#### मारत सरकार GOVERNMENT OF INDIA

राष्ट्रीय पुस्तकालय, कलकत्ता

### NATIONAL LIBRARY, CALCUTTA

वर्गे संख्या

1801c

Class No.

पुस्तक संख्या 84.9

Book No.

राज्य o/N.L. 38.

MGIPC-S6-13 LNL/72-10-1-73-10,000.

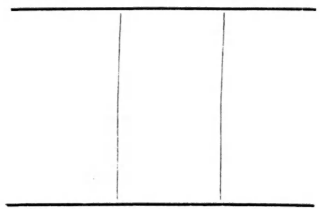
### भारत सरकार GOVERNMENT OF INDIA राष्ट्रीय पुस्तकालय NATIONAL LIBRARY

कलकत्ता

#### CALCUTTA

अंतिम अंकित दिनांक वाले दिन यह पुस्तक पुस्तकालय से ली गई थी । दो सप्ताह से अधिक समय तक पुस्तक रखने पर प्रतिदिन 6 पैसे की दर से विलम्ब शुल्क लिया जायगा ।

This book was taken from the Library on the date last stamped. A late fee of 6 P. will be charged for each day the book is kept beyond two weeks.



GMGIP (Pub. Unit), Sant.-S7-4LNL/80--20-8-80-250,000.

180 J. 180 Je 84.9

## BIBLIOTHECA INDICA.

## COLLECTION OF ORIENTAL WORKS

PUBLISHED UNDER THE PATRONAGE OF THE

Bon. Court of Directors of the East India Company,

AND THE SUPLRINTENDENCE OF THE

ASIATIC SOCIETY OF BENGAL

EDITED BY

DR. E. ROER.

VOL. I.
JANUARY TO APRIL, 1848.

Nos. 1 TO 4. .

माधवाचार्य्यकृतभाषसहितऋग्वेदसंहितायाः प्रथमाष्ट्रकस्य प्रथमावधि द्वितीयाध्यायपर्यकाः

THE FIRST TWO LECTURES OF THE SANHITA OF THE

RIG VEDA,

WITH THE COMMENTARY OF MADHAVACHARYA, AND AN ENGLISH TRANSLATION OF THE TEXT.

146

DR. E. ROER.

CALCUITA :

PRINTED BY I. THOMAS, BAPTIST MISSION PRESS.

1849.



# BIBLIOTHECK PADIC.

沒

# COLLECTION OF ORIENTAL WORK.

FURLISPED UNDER THE PAPERIAGE OF THE

## ASIATIC SOCIETY OF BENGAL

Naw Seures Nos. 661-698-715-747.

## ADVALTA BRAHMA SIDDHI

KASMIRAKA SADANANDA YUTI

BY

EDITED WITH CRITICAL NOTEC

1312

PANDIT VAMAN SBASTRI UPADETAYA OF 1



# अद्देतबद्धासिद्धिः।

अधीरक-श्रीसदानन्द-यति-विर्चिता।

इचलांमपुराभिषयामनिवासिना

परिसत वामनशास्त्री उपाध्याय

इत्येतेन यंगोध्य

सञ्चतव्यास्वया सगाधीसता च ।

भा च

वक्रदेशीयास्यातिकसमाजानुत्रया

कलिकातानगर्थी वाप्तिस्टिमिश्रवस्थानवे सुदिता ।



रूष्ट-समिद्ध पर सप्तावाधियत- विशेष देशादनकथान् सतिते । मुगान् चन्यावियतुमिन्धता सथा प्रयमं दान्तियात्वान् कणपन् स्वाधिता तत्रत्य- विविध कोकाविति वेशाचादविवयं धर्मस्विति च र तत्र तत्र व्यक्तिविद्यादिगौदानां विद्वां दर्धन- प्रत्र-समाधितादि । नात्मानं सम्माख तत्यस्वास-स्वमनुभूय कांचन स्वविकान् सम्माव प्रवासिक प्रविकान् सम्माव विकान्ति वेशाचान् स्वाधितान् सम्माव विकान्ति वेशाचान् सम्माव प्रवासिक पानुमूय स्वयः स्वाम्याव प्रतिनिक्तम् । किल्लाकं स्वति सत्वादिक पानुमूय स्वयः सम्मावति प्रतिनिक्तम् । किल्लाकं स्वति स्वता प्रवत्सक्तिपान्यरिमान्यं उत्तरपूर्वदिक-प्रदेशावकोकनाय वर्ष्ट्यावको सम्भाव ।

विकासंवस्तरीय-व्यक्तावधीपिर द्वाधीतितमे वर्षे यस माने दशमदिने व्यक्ता सम्माध्यां स्वकाधात् द्वाधान्तिस्य प्रचानितीद्वम् । तन्त प्रचानं, व्यक्तस्त्रस्य विदित्तवामधेयं साधवाधिपति (तिकान्धसये वृद्धानं) वृद्धा तत्त्वतानक्षणक्षेत्र प्रचममेत्र तृष्ठक्षद्यः व्यवस्त्रस्य माना तत्त्वत्तानं विद्वाधा राजव्यावाधिष्ठपरिक्रमत्तरम् भूपतिसंक्रवीत् क्रण्यासः मान्यवानित भाववानपाख्य राजप्रच-राजदर्धनसङ्गद्धतत्तान्। व्यवस्त्रात् भाववानपाख्य राजप्रच-राजदर्धनसङ्गद्धतत्तान्। व्यवस्त्रम् कृति भन्तिकः, कृति वावस्त्रमाधिकः, व्यवस्त्रम् वृद्धाः, विद्वाः, कृति सम्बौद्धानि देवानयावि, कृतिः व्यवस्त्रस्य वर्षे विस्तापयन्त्रो वीवाच स्वा दृष्टाः। प्रकृतः, व्यवस्त्रस्य वर्षे विस्तापयन्त्रो वीवाच स्वा दृष्टाः। प्रकृतः, व्यवस्त्रस्य वर्षे विस्तापयन्त्रो वीवाच स्वा दृष्टाः। प्रकृतः, व्यवस्त्रस्य वर्षे विस्तापयन्त्रो वीवाच स्वा दृष्टाः। प्रकृतः

प्रयासक मुद्रा यथा—
 तीयोगासयगावनं परिषयः धवेष विभाजनम्
 नामावर्धनिरीचर्षः प्रथमिनेसंगदनोडीज्ञाः ।

ना सया, विष्ठवाद्यात्रतेषोरिश्तानिय वाद्यात्रवरेख सटार्ट तैः राजखानमसान् बरपतीन् दहा भणक्षमधाका विनोदि तेथाकेथाः महासाल-राणादिया विशिष्ठ-सत्तारः। यवन्तरं क्षरातान कतिचन अपतीन सत्तरेप्रशस्त्रारा खावनीय प्राची मः प्रवेश । गर्थलेन द्रीत्सारितम्बि वर्षदेशं निवासदाधारादिभि वतीत प्रति सार्वभी निकोप्रतिनिधिनिवासेन राधनधी-विषयं शानशर प्रकासन सथा; भागे सप्रश्रय देशानारागतानी यथ तत्र तत्र वीशिकास तत्रत-दिवदारा श्रातिकां समादयनीमिव श्र नगरी वारायधीसवजीका, अञ्जलस्वाजकाञ्चवनेवालानं यावियता अभार-नार्धातियां विव्यक्षमान् क्रेनेक्विवासं नगतमां विश्वेत्रार्मानकी, तथनान् निधिलगरहत्वनः विद्यानान् मुखसं खरतनीत्वा, तेषां विद्योतिनाथ-सुररोक्कत तक्षगरनिवासस्डमकक्षभना अपि भगवती विश्वेषरस्य परस-क्रमणं श्रुदि निधाय क्लिकासाविश्वासिनीविक्समञ्ज्ञसानसः पुनर्गामनाय प्रस्तितः। वाराशको नमन्त्रता निक्तिन संगा लगसराजधानी कुसमप्री आर्थचारुकावियोगासिकासपि (पाटवा) कार्यस्टीसिव सदागसवप्रतीच्या अति शिवतं दाश्विक्षेत्र समावधित्वत्र अन्तराविततानि अन्यान्वधि तीर्ध-क्षेत्रादीनावलीका त्यरवा प्रश्चितम्। समञ्चलिट्रत्वा व्याकारवनी समयः कविकामित कविकालप्रविदेशीत द्ववानद्वम् । तथ क कक-किश्विष्रभागात्रकामकाराज-राजग्रवय-द्वादिकि अतमकामिव

्रासिव विद्यास्य स्थानिक दाचित्रास्य स्थानिक त्रास्त्र व्याप्त स्थानिक स्थानि

कीतुकाश्वरत्नकाः सार्गेखान् अञ्चावक्तिन् नगपरान् दहः । जनवर्षन्तेपनिविधिनिवासं विदिद्यानं (विद्याः) "



### PREFACE.

The present work is the first of a series of Oriental publications, which, as the title intimates, will be printed under the patronage of the Hon. Court of Directors and the superintendence of the Asiatic Society. It is to appear in the form of a Journal, in monthly numbers of 80 to 100 pages. Every work-is intended to be accompanied with an English translation, and if taken from Sauscrit literature, with its commentary also. The works of this collection may be of any Oriental language, provided they relate to India; the greater part, however, will be taken from the Sauscrit, partly because the literature of that language in all its branches possesses a number of valuable works, not yet published, and partly because the Sauscrit is more intimately connected with India than any other Oriental language.

The idea of this publication is due to my friend, Mr. Laidlay, to whose minute on the Oriental Publications of the Asiatic Society (Annual Report of the Asiatic Society 1847,) I refer for further information.

Before entering upon an account of this edition of the collection of the Rig Véda Hymns, I have to premise a few words explaining to those of my readers who are not acquainted with the late proceedings of the Asiatic Society, the reason why it is to remain a fragment.

Requested by the Asiatic Society to obtain the suggestions of the Oriental Section with regard to the immediate adoption of measures to publish the Védas, I submitted to the Oriental Section, the 30th March 1847, a Report, proposing the publication of the Sanhitá of the Rig Véda with its commentary and a translation of the text. The Society approved of the proposition, and appointed me editor of the work, under the superintendence of the Oriental Section. The MSS, for the edition had been collected from the Libraries of Calcutta and the College

of Benares, and the first two lectures completed, when a letter from Professor Wilson announced to the Society, that the printing of the Rig Véda Sanhitá had been commenced upon at Oxford, at the expense of the Court of Directors, and that other parts of the Védas were preparative the press in Germany and Russia. Upon receiving this information that the Asiatic Society was obliged to abandon the undertaking, but at the entire time resolved to publish the part of the work that had been completed.

The MSS, at my disposal for the text and commentary of the R.  $\alpha$  Véda Sanhitá, are the following,  $(\alpha)$  for the text.

- 1. Nos. 8 to 36, from the Library of Bishop's College, on small leaves, a most carefully written and correct MS.
  - 2. No. 443, from the Library of the Asiatic Society.
- 3. Nos. 1418 to 1428, from the Library of the Sanscrit College, in the most perfect preservation, and in every respect a most excellent and correct MS.
- 4. No. 1417, from the same, written in the Pada Pátha, a mode of writing the Véda Hymns, in which the compounds are separated into their elements, and each word is written independent of the rules of Sandhi.
  - (b.) For the commentary.
  - 1. A MS. of the Asiatic Society, very incorrect and defective.
- 2. A MS. from the Sanscrit College, generally correct.
- 3. A MS. from Benares, also pretty correct, transcribed for the Asiatic Society from a MS. in the College through the kindness of Dr. Ballentyne; this MS, however, does not contain the two first chapters complete. All these MSS. are written in the Devanágarí character.

No difficulty was experienced in determining the text. The MSS. (with the exception of that of the Asiatic Society) are written with religious attention to the correctness of the text, and a comparison of all with Rosen's edition, gave very few variations; none of them of any importance.

The commentary on the other hand offered in this respect many difficulties. The MS, of the Asiatic Society, besides its numberless orthographical and grammatical errors, is written in so careless a manner, that frequently whole passages are misplaced or omitted. The Sanscrit and Benares College MSS, are much more careful trans-

cripts, although sometimes omissions occur also; they appear, however, to have been copied from one and the same original MS., for, with a few exceptions, they generally agree with each other. These remarks mainly apply to the introduction to the commentary; here discrepancies, omissions, &c. abound, evidently because it is in some passages difficult to understand, and the transcribers sometimes interpolate their own explanation. In the commentary to the hymns the MSS, agree better, and different readings are in fact of rare occurrence.

In giving the different readings it was not thought necessary to mark such deviations as are only variations of the same grammatical form, for instance we for which, each of which might have been equally well chosen by the author, and which do not indicate a different shade of thought or expression. Nor was it deemed expedient to point out the omissions in one or the other MS.

The commentary in explaining the Vedaic forms of grammar, generally refers to Pánini's Sútras, without, however, quoting the rules. I have added the references to Pánini, in which I derived the greatest assistance from Boethlinck's excellent edition of Pánini's Sútras. Sometimes the references to Yáska's Nirukta have also been noted, but as I received the Nirukta rather late, I was not able to give them all.

The commentary of Sayana Acharya is no doubt a mine of learning with regard to Védaic literature. It is in every respect a most substantial body of all the learning treasured up for so many centuries concerning the orthodox understanding of the Védas and the religious opinions derived from them. It exhibits a comprehensive knowledge of the different disciplines, connected with the study of the Védas, and also of the works of the author's predecessors. It was first my intention to give an analysis of Sayana's work, but as my labours in this direction are superseded by Prof. Wilson's edition of the Rig Véda, I have given up the task, other labours now requiring my undivided attention.

With a view to facilitate the proper understanding of the hymns, the following remarks on the religion, as found in them, are offered.

It is first of all necessary to consider the religion of the hymn collections of the Védas independently of the doctrine taught be Sáyana and the Bráhmanas, or the parts of the Védas which contain religious precepts, the ritual, &c. Sáyana, who lived in the 14th century P. C.,

has of course an opinion of the deities in the Védas, which is formed-according to the view of the learned Brahmans of his own days.

Although the Bráhmanas were composed at a very early period, yetthe philosophic doctrine of those who had for so many centuries studied the Védas, was then already fully established.

In the Brahmanas we find a pantheistic system; there is one allpervading spiritual substance of which the several gods, as well as all
other beings, are parts. This system was adapted to the explanation
of the Védaic deities. It is no doubt the prevailing belief of the most
ancient period of the Hindu religion nearest to the composition of the
Védas. Nay, this philosophical conception, attained in a very early
age, has remained unchanged in all periods of Hindu history. In this
respect, the religion taught in the Brahmanas, is the same which the
pandits of the present time entertain, the belief that all finite beings are
emanations from one infinite substance. The religion of the people
only has changed, as there is now a worship of Krishna, Shiva, &c.,
while before Indra, Agni, &c. were adored.

Referring, however, to the collections of the Véda hymns, we find a different belief. There is evidently a polytheistic worship of Indra, Agni, Aditi, &c., and no attempts as yet are made to form the idea of one infinite substance. The gods of the Védas are evidently elements, as fire, wind, or conspicuous objects of nature as clouds, lightning, &c. Such deities must have a double character, already noted by Yáska, viz. as elements, their attributes are elementary; as gods, they will receive attributes belonging to rational natures. Thus for instance, the fire in its elementary character consumes, gives light, &c.; as god it is the messenger from man to the gods in consuming the sacrifice; it is the keeper of treasure, the source of wisdom, &c.; it has a chariot and horses, &c.

If we want to reconcile the variety of gods with the idea of one universal being, the result is a monstrous combination of nonsense with philosophical doctrines. If, however, we consider this belief in itself, independently of the symbolical and allegorical explanations of a later period, we shall find it consistent and adapted to the primitive state of the mind of the people. The hymns are generally very simple in their composition; there are many beautiful conceptions, and on the

whole impress us with a favourable opinion of the moral and poetical susceptibility of the Hindus at an early period.

To introduce in the mythology of the hymns, I quote here a passage from Yaska's Nirukta which gives a kind of systematic view of the gods that occur in the hymns, which is on the whole correct and remarkable for the circumstance, that it exhibits the most ancient view, preserved to us, of the Hindus themselves on the religious system in the Véda hymns.

The gods are parts of one Atma (universal soul). The Rishis (the sages who are supposed to have first pronounced the hymns) praise them for possessing a greater share of the nature of which all creatures participate, for it is said that all creatures have their origin from the all-embracing nature. The different creatures are produced either by action or by the Atma. Atma is like the chariot, Atma like the horse, Atma like the bow, Atma like the arrow, Atma is the substance of all the gods.

There are three deities: Agni (fire) who has his place on the earth; Váyu (wind), or Indra (who has his place in the atmosphere), and the sun (Aditi), who has his place in the heavens.

Although each of them is one, they have many names from their greatness, or from the multiplicity of their works; as one and the same priest has many names from the difference of his duties and praises, as the name of Hota (who sings the Rig Véda hymns), Adhwaryu (who arranges the sacrifice according to the Yajur Véda), Bramha, Udgata (who recites the Sama Veda), or as many people perform the same work by division of its various parts. The identity of place and fruition must also be mentioned. Thus, on the earth animals, men and gods, have identity of place and fruition; thus the earth is object of fruition for the clouds, the wind and the sun; the other world also for fire.

The deities must be considered twofold, first, as far as they are like men by shape and understanding; in this respect their praises are made accordingly; and secondly, as far as they are like things; (unconscious substances) when their praises are also made accordingly.

The attributes of the gods are as follow:

1. The attributes of Agni. His place is in this world (the earth), his sacrifice the Pratasavana; his season the spring; the metre, in which he is praised, the Gayatri. His wives are Agnayi (the personified power of fire), Prithibi (the earth), Ila, his works, the conveying of the

sacrifice to the gods, and of the gods to the sacrifice, and to manifest (the visible things). The deities, which must be praised together with him, are: Indra, Varuna, Parjanya, the Ritus.

2. The attributes of Indra. His place the atmosphere; his sacrifice the Madhyandina; the metre, in which he is praised, the Trishtubh; the part of the Sama Veda, devoted to him, Vrihasama; his hosts of gods are such, as are in the middle place, and also his wives. His works are the creating of vapour, the killing of Vrittra, and all such deeds as require great strength. The deities that are praised with him, are: Agni, Soma, Varuna, Pushan, Brihaspati, Bramhanaspati, Parvata, Kutsa, Vishnu, Vayu, with Mitra Varuna is praised, with Pushtan and Rudra Soma, with Vayu Pusha, with Vata Parjanya.

3. The attributes of Aditya.

His place the heaven; his sacrifice the Tritiya Savana; his season the rainy season, his metre the Saptadasástoma; his part of the Sáma Véda Vairupa; his hosts of gods those that dwell on the highest place, and also thus his wives. His works are the attraction of vapours by his rays, the keeping of them, and all such works as require great heat.

It was my endeavour to render the translation as literal as the idiom of the English language would admit, and I believe that the hymns in their English dress may be understood, as they are, without the cumbrous and tedious apparatus of explanatory notes. Independent of a number of words, not met with in the modern Sanscrit, and of some peculiar grammatical forms, the language of the Véda hymns, although elevated, is always simple. The only difficulty to understand it, arises sometimes from words that are omitted, evidently because they contained some allusions well known to the hearers. In such passages I found it necessary to insert one or the other word in the translation. Another cause for sometimes introducing words, not in the original, is a grammatical peculiarity in the ancient Sanscrit. Different from the modern Sanscrit, the language of the Védas may optionally separate a preposition from the verb with which it is compounded, and this liberty extends so far, that when in the first half of a Sloka the verb and preposition are given, the preposition alone is sometimes repeated in the second part of the distich. On such occasions the insertion of words was of course indispensable. All the words, thus introduced, have been marked by italics.

I have noted for each hymn the name of the deity which is praised, the name of the Rishi and the metre in which it is composed. The Rishi of a hymn, as known from Colebrooke, is the sage to whom it has first been revealed by Brahma. The names of the Rishis as the seers of certain hymns, are handed down to us by the Anukramanika, one of the most ancient works of Védaic literature, which enumerates all the hymns of the Rig-Véda. I observe here, that the parts of the Anukramanika referring to the first two lessons, are given at their commencement.

With regard to the division of the collection of the hymns, I would in conclusion remark, that there are two modes of dividing it. According to one, it is divided into 10 Mandalas (circles) parted into more or less of Anavákas (chapters) containing somewhat more than a thousand hymns of unequal length. According to the other it has 8 Ashtakas (the eighth part of a whole), each of which is subdivided into 8 Adhyáyas (lessons). These again are divided into more or less Vargas (sections), each containing five Rigs or simple verses, of which there are somewhat more than 10,000 in the Sanhitá of the Rig-Véda.

## ॐ तन्सन् ॐ।

## ऋग्वेदप्रथमाध्यायानुक्रमणिका १

श्रीगरोशाय नमः ॥ ॐ ॥ चिमं नवमधुक्न्दावैश्वामित्री, वाये।वा-यची, ऋवायवसेचावरुणाश्तुचा, चिश्विनादादणा, श्विनेन्द्रवेश्वदेवसार-स्तान्त्रचाः,सप्तताः प्रवगद्वताः, सुरूपक्रत्नं दश्रेन्द्र, मातुयुंजत्वादहे-वेताः, वन्यारवो वीनुचिदिन्त्रेगे, वेन्द्रीचेन्द्रमिदेन्द्रसानसिमिं, देशि गायनि दादणानुदुभन्विन्द्रमधा, जैतामाधुक्चन्दसी, उमि दादण-मेधातियिःकार्व, चामेयमिमिनित, पादाद्यमिदेवता, निर्माणा चाइननीयच, ससमिद्रश्तीधाः समिद्रावायि, सन्नपा द्रशास इलावर्डि, देवीदारउघासानक्षा, देखा हातारी प्रचेतसी ,तिसंदियः सरसतीनाभारत्य, न्वष्टावनस्पतिः खाद्याकतय इति, प्रत्युचंदेवता, रतदापीस्ता, मेतेनान्यान्युकादेवता, न्येकादशकानि, लनाराशंसा-न्याप्रशब्दीक्तानि, लतनृनपांत्वीभिर्वे यदेव, मिन्द्रसीमस्तयं, तचैन्द्रीः मारती, लाळ्यांग्रेयेन्द्रीमेत्रावस्यो, चतकोद्रविकोदस, व्यात्रिन्याग्रे-युतुदेवताः, सर्वत्रात्वानवेन्द्रावस्ययोरेन्द्रावस्यं, युवाकुपादनिस्ता, विन्द्रीक्रसीयसीवा, सामानिति पश्ववाद्मवस्पत्व, चतुर्धामिन्द्रच सीमस, पश्चमां दक्तिकाचानाः, सादग्रस्यवागाराणंसीवान्या, प्रति-वमाप्रिमावतं ॥ इशः 🕸 ॥

## ॐ नमः परमात्मने॥

श्रीमेशाय नमः॥ वामीशाद्याः सुमनसः सर्वार्धानामुपक्रमे। यं नला कतल्लाः स्मृतं नमामि मजाननं॥१॥ यस्य निश्वसितं वेदा, यो वेदेश्योऽिखलं जमत्। निर्माने तमदं वन्दे विद्यातीर्धमहेश्वरं॥२॥ यत् कटान्तेण तदृपं दधहक्ष्मद्रीपतिः। खादिश्रन्माधवाचार्थं वेदार्थस्य प्रकाशने॥ ॥॥ ये पूर्वात्तरमोमांसे, ते खाख्यायातिसंग्रहात्। क्षपानुमाधवाचार्था वेदार्थं वक्षुमुद्यतः॥ ॥ शाध्यर्थवस्य यद्येषु प्राधान्याद्याकृतः पृदा। यजुर्वेदोऽय हो नार्थस्यवेदो खाकिरिखते॥ ॥ स्तिसन् प्रथमीऽध्यायः श्रीतव्यः सम्प्रदायतः। खुत्पन्नत्तावता सर्वे वेद्धं स्त्रोति बुद्धमान्॥ ॥ ॥

खन के निदाजः, ऋग्वेदस्य प्रायम्येन सर्वनाद्यातलात्, खम्यर्हितं पूर्वमिति न्यायेनाभ्यर्ष्टितलान्नद्यात्यानमादी युक्तं, प्रायम्यद्य पुरुषस्रक्ते विस्पष्टं, तस्मायन्नात् सर्वज्ञतन्त्रस्यः सामानि जिन्दि। छन्दांसि जिन्दि तस्मायनुत्तस्मादनायति । सद्द्वश्चीषापुरुष इत्युक्तलात्। पर्मेन्यरात्, यन्तात् यजनीयात् पूजनीयात्, सर्वज्ञतः सर्वे ईयमानात्। यद्यपि इन्द्राद्यसानतन् इयन्ते, तथापि परमेश्वरस्थेनेन्द्रादिरूपेगाव-स्थानाद्विरोधः। तथाच मन्तवर्णः, इन्द्रं मिनं वर्णमिमाजर्थो दिव्यः सस्पर्मी गन्तमान्। एकं सिद्या बज्ञधा वदन्ति स्विगं यमं मानतियानमाजरिति ॥

वाजसनेयिनसामनिन, तद्यदिदमाळरमं यजामं यजे खेके देवमेत स्थैव सादिविस्टिस्टिये जन्मेव सर्वे देवा इति; तसात् सर्वे दिप परमे-बार स्व इयते। न केवलस्वां पाठपायस्थेनाश्यर्षितत्वं, किन्तु यद्या-प्रदार्खे सेतुलादिष । त्याच तैतिरीया सामनित \* यदै यद्यस्य साझा यज्ञवा कियते शिथिनं तत् यद्या तद्यमिति, तथा सर्वे, वेदगतानि नास्यानि साभिसितेऽर्थे विश्वासदार्खाय तदेतद्याश्वक्तमित्वृचमेवो-दास्यनित। मन्नकाखेन्यपि यजुर्वेदगतेषु तज्ञत्याध्यश्रंबा प्रयोज्या ऋषी

<sup>\*</sup> यश्वपि कां, सं।

बहुव बामाताः, साम्रान्तु सर्वेधास्मामितलं प्रसिद्धं। बाधर्वविकेटिप स्वीयसंदितायास्य रव बाजस्येनाधीयनी, सतार नीः सर्वे वेदैराह-तलादम्यर्षितलं प्रसिद्धं। इन्दोगासु प्राथमीन सनत्कुमारं प्रति नारदवाकामेवमामनिन, ऋग्वेदं भगवाद्धीम यज्ञेदं सामवेदमाय-र्वमधित । मुखकीपनिषद्यधिवमेवासायते, यत् ऋग्वेरी यजुर्वेदः सामवेदी। प्यवंवेद इति। तापनीयोपनिषद्यपि मन्तराजपादेषु क्रमेखा-थ्ययनमेवमामनित, ऋग्यञ् सामाधर्वाग्यलारी वेदाः साष्ट्राः सन्ना-खायलारःपादा भवनीति, एवं सर्वत्रोदाइरखीयं, तसाहरवेदस्या-श्वर्षितस्यादी व्याख्यानम् चितमिति तान् प्रत्येतदुचते । अस्तेव सर्व-वेदाध्ययनतत्पारायणत्रद्धायज्ञजपादी ऋग्वेदस्थैव प्राचम्बं, अर्थ-चानस्य तु यचानुष्ठानार्धवात् तत्र यजुर्वेदस्यैव प्रधानवात्तद्वास्थान-मेवादी युक्तं तत्प्राधान्यञ्च काचिद्रग्रेवाच, ऋचान्त्वः पीषमाक्ते पुपु-म्बान् गायत्रं लो गायति प्रकारीष् ब्रह्मा लो वदति जातविद्यां यञ्च मानां विमिमीत उ ल हति। रतसा ऋचलात्पर्यं निवक्तकारी याकाः सङ्किष्य दर्शयति इत्युलिक् कर्मावां विनियागमाचय इति, पुनरपि सरव प्रथमं पादं विद्योति, ऋवामेकः पीषमास्ते प्राध्वान् होतर्गर्चतीति,। अस्यायमर्थः लग्रब्द रकपर्यायो होत्वविभीषसं, होत्नामक रक ऋत्यम् यज्ञकाले सकीयवेदमतानामचा पृष्टिं कुर्ळ-बाक्ते, भिन्नप्रदेशेष्ट्रामातानां ऋचां \* संघातमेकत्र सम्पाद्यताविद्दं शास्त्रमिति 🕆 पृष्टिं करोति, सेयं पृष्टिः खर्चतीत्रममर्थस्क्राव्यक्षा-चरे। चर्चते प्रमस्यते (नया देवविश्रोधः कियाविश्रोध स्ततसाधनविश्रोधा वेखक्णब्द्युत्पत्तिरिति। अय दितीयपादं विद्योति, गायवमेकी गायति शक्तरीयूद्गाता, गायतं गायतेः स्तृतिकर्मायः शक्तयात्रहत्तः प्रक्रोते स्तयदाभिर्वत्रमण्यकन्तं तक्कारीयां प्रकरीलमिति विचा-यत इति। अखायमर्थः। उद्गाहनामन एक ऋतिक् गायत्रप्रव्याभि-धेयं साम प्रक्यं रति प्रव्याभिधेयाखुन्तु गायति, धातूनामनेकार्धलेन स्तुतिनियावाधिने। गायतिधातीयत्यक्री गायत्रप्रव्दः। प्रकरीप्रव्दस्त क्रकीतिधातीसत्पन्नः। दुनं भनं भन् भकीत्याभिक्रिमिरित्येषा यत्पत्तिः किसंसिद्धास्त्रये विज्ञायत रति । सच हतीयपादं विद्योति, बच्चेका जाते जाते विद्यां बदति बच्चा सर्वविदिति छवें वेदितुमई-

<sup>\*</sup> संखंकां थं। † काफ़िंकां थं।

तीति। अस्यार्थः ब्रह्मा नामैक ऋतिक जाते जाते तदा तदीत्यक्रे यचे प्रस्तुते प्रवयनादिकर्माव विद्यामनुद्यां वदति, ब्रद्धाव्यः प्रवे-यामी खेवं समीधितः सन् यो प्रवयेखनुजानाति, सच नद्भा वेद-चयोत्तसर्वकर्माभिकः, तसाधीयातां हड्डा तत्तदमुकातुं सति प्रमादे समाधातुच समर्थ हति तन्तं। तच सामर्थाञ्क्नेशा चामनिन, रवरव यज्ञक्तस्य मनस्य वाक्च वर्त्तनी, तशोरन्यतरां मनसा संस्क-रोति ब्रह्मा, वाचा होताध्वयुंबर्गातान्यतरामिति, क्रत्स्ती यज्ञः प्रमादराष्ट्रियाय मनसा सन्यगन्सन्धेयः, वाचा च वेदचयोत्तमन्त्राः पठनीयाः; तत्र द्वात्रादयस्त्रया मिलित्वा वाड्मयं यज्ञमार्गः संस्तु-र्वन्ति। ब्रह्मा त्वेतरव मनीरूपं यज्ञमार्गं क्रत्समपि संस्तरीति. तसादसालि सामर्थामिति। चय चत्र्धपादं विख्योति, यज्ञस्य मात्रां विभिनीतं, रकोऽध्वर्ध्यरघर्षरं युनिता अध्वरस्य नेतेति। असा-यमर्थः षाध्यर्थनामक एव ऋतिक् यज्ञ साजां सरूपं विमिनीते विश्वेष निष्पादयति; मीयते निर्मीयत इति मात्रां खरूपं तन्नि-व्यादकत्वद्याध्वर्यानीमनिर्वचनादवग्रमते । अध्वर्यारिताच कान्दस्या प्रक्रियया सुप्तमकारं प्नः प्रक्तियाध्वर्थरितिनाम सन्यादनीयं। अध्वरं युन्ती खवयवार्धः, खध्वरस्य नेतित तात्पर्यार्थ इति

रतद्वाभिप्रेत्याध्यश्वेदस्य यामनिष्पादक्योतकं निर्वचनं याक्षो दर्भयति, मन्नामननात् क्न्दांसि कादनात्, क्लोमः क्लवनात्, यजुर्ध्व जनादिति, रवं सति खध्यभ्रम्बन्धियज्वेदनिष्पद्मं यज्ञप्रदीरमुप-जीय तदपेक्तिते क्लोजप्रक्षकपावयवे इतरेत वेददयेन पूर्यत इत्यु-पजीयस्य यजुर्वेदस्य प्रथमते। याख्यानं युक्तां, तत उद्धं साझास्याश्वित-लादुभयोर्गथ्य प्रथमस्य्याख्यानं युक्तांमत्युग्वेद इदानों याख्यायते। नन् वेदरवतावद्वाक्ति कुतक्तदवान्तरिष्प्रेषात् क्राव्वेदक्तथाहि कीऽवं वेदो नाम निष्ट तज क्लाणं प्रमाणं वाक्ति, नच तदुभयख्यतिरक्षेत्र किष्वदक्त सिध्यति, क्लाण्यप्रमाणाभ्यां वि वक्तसिद्धिति न्यायविदां मतं। तज प्रवानुमानाग्रमेषु प्रमाणविग्रेषेव्यन्तिमो वेद इति तक्क्ष-ख्यामिति चेत्र, मन्यादिक्षृतिव्यतिव्याप्ते। समयसंज्ञासंज्ञिसञ्चेतस-मयक्षेत्र सम्पक्षपरीक्षानुभवसाधनमित्येतस्याग्रमकक्ष्यस्य ताखपि सद्भावात्, ष्यपाद्ययेव सतीतिविग्रविद्याददोष इतिचेत्, न, वेद-स्थापि परमेश्वरनिर्म्भितत्वेन योद्ययत्वात्। ग्ररीरधारिनिर्म्भितला-भावादपीद्येयत्वमितिचेत्, न, सद्यद्यीधा पृषय हत्यादिश्वतिभः

यरमेश्वरख ग्ररीरिलात् कर्माय कर्यग्ररीरधारिजीवनिर्मितलाभाय-माजेश पार्वेयलं विवक्तिमिति चेत्, न, जीवविधेवैरिशवाब्वा-दिखेंबेदानामृत्पादितलात् ऋग्वेद एवामेरजायत, यजुर्वेदी वायीः, सामवेद चादिलादिति श्रतेः रश्वरसाम्यादिप्रेरकलेन निर्माहलं द्रवर्ष। मन्त्रत्राह्मणात्मकः प्रव्दराभिवेद इतिचेत्, न, र्रद्देशी मन्त्र ईट्शं ब्राह्मणियवयार्याप्यनिश्वीततात्, तसाद्रास्ति विचिदेदस्य लक्ष्यां, नापि तत्सङ्घावे प्रमाणं पर्यामः । ऋगवेदं भगवीऽध्येमि, यज्ञेदं, सामवेदमाथर्व्याश्चतुर्धामत्यादिवाकां प्रमाशमितिचेत्, न, तस्यापि वाकास्य वेदान्तःपातित्वेनाताश्रयतप्रसङ्गात्, न खलु निपुर्योा-ऽपि खलासमारी है प्रभवेदिति। वेद एव दिजातीनां निःश्रेयसकरः पर इलादि स्तिवान्यं प्रमाणमितिचेत्, न, तस्यायुक्तश्रुतिमू जनलेन निराज्ञतलात् प्रवादादिकं शक्तिमप्ययायं, वेदविषया लीकप्रसिद्धिः सार्वजनीनापि नीलजभ प्रवादिवङ्गान्ता, तसास्रच्याप्रमायरिष्-तस्य वेदस्य सङ्कावी नाष्ट्रीकर्त्तुं प्रकात हैति पूर्वपत्तः। खत्रीचाते, मन्त्र-ब्राह्ममात्मकलं तावदद्धं लच्चमं, खतरवापक्तम्बा यचपरिभाषायामे-वाइ, मन्त्रत्रास्ययोर्वेदनामधेयमिति, तयोस्त खरूपम्परिष्ठाविर्सी-यते । चयोत्रवेयवाकालमितीदमपि यादशमसाभि विविक्तितं. तादृश्मुत्तरत्र स्पष्टीभविष्यति । प्रमागान्यपि यथे। सानि त्रुतिसम् त ने अप्रसिद्धिरूपाणि वेदसद्भावे द्रष्टेचानि। यथा घटपटादिद्रवाकां खप्रकाश्वाभावेऽिष सूर्यंचन्त्रादीनां सप्रकाश्वमविरुद्धं, तथा मन-यादीनां सक्ताधारी हासभावेऽयकुरिकतम् क्षेवेदस्येतरवस्त्रपतिपाद-कलवत् खप्रतिपादकलमण्यन्त् । खतरव सम्प्रदायविदो (क्राण्डितां-प्रक्तिं वेदस्य दर्भयन्ति, चीदना हि भूतं भवन्तं भविष्यन्तं सूचां खब-दितं विप्रक्रश्मित्वेवं विजातीयनमधे प्रकीत्ववमयित्मिति; तथा सति वेदम्कायाः सतिक्तदुभयम्काया कीकप्रसिद्धेस प्रामाखां दुर्कारं, तसाह्यच्यप्रमायसिंदी वेदी न केनापि चार्व्याकादिनापाछं प्रमात र्रात स्थितं। नन्यस्तु नाम वेदास्थः कश्चित् पदार्यस्तयापि वासी याख्येय \* रति, अप्रमामलेनान् प्युत्तालात् । निष्ट वेदःप्रमामं तस्त्रत्न-बस्य तत्र दुःसम्पादलात्, तथाहि सम्पान्भवसाधनं प्रमार्वामिति केचिसच्यमाङः। चपरे लन्धिगतार्थगतं प्रमायमित्वाचचते। नचै-

<sup>\*</sup> बाष्मानगर्दतीतिपाटः । (का सं)।

तदुभवं वेदे सम्भवति, मन्त्रताद्वाताको हि वेदः। तत्र मन्ताः बिचिद्बीधनाः, बम्यनसात रन्द्रऋटिरिखेनी मन्तः। यादिमानध-यितमपस्ययाविददित्यन्यः। प्रश्वेव कर्भरी तुर्फरीत् रत्यपरः। जावा-नामन्यसुप्तप्रभुमेत्यादय उदाष्टार्याः । नद्योतेर्मन्तेः निषदप्यर्थे। उन् धाते। रतेम्बनुभव रव यदा नान्ति, तदा तत्साम्यक्तं तदीयसाधनत्व दुरापेतं, अधः खिदासीदुपरिखिदासीदिति मन्तस्य ने। धकतिर्रीप, स्रायुर्वा पुरुषा नेतादिवाकावत् \* सन्देश्वाधकत्वाज्ञास्ति प्रामाखां। चीवधे त्रायसैनमिति मन्त्री दर्भविवयः । खधिते मैनं हिंसीरिति चुरविषयः। प्रशात ग्रावाम इति पाषामविषयः। रतेव्यचेतनानां दर्भजुरपाषायानां चेतनवत् सन्नेधनं त्रुयते । तता दी चन्द्रमसा-वितिवाक्यविद्यपरीतार्थवाधकत्वाद्यामार्खे। एक एव रही न दिती-योऽवतस्थे, सच्छाणि सच्छभो ये तदा अधिभूम्यामित्यनयोस्तु मन्त्रयार्थावच्जीवमचं मानीतिवाक्यवद्याघातवाधकात्वादपामाण्यं । चाप उन्दिन्तित मन्त्री यजमानस्य चौरकाले जलेन प्रिरसः क्षेदनं \* श्रुवते। स्रुभिने श्रिर घारी इ श्रीभवन्ती मुखं ममेति मन्नोविवाइकाके मकुलाचरवार्थं पुत्रमिर्मतायाः युभिकाया वरवध्वेः शिरस्ववस्थानं तयाच मन्त्रयोर्जीकप्रसिद्धार्थान्वादिलादनधिमतार्थमन्त्रलं गासि, तसामनभागी न प्रमार्ख। अत्रीचते, अम्प्रगादिमन्त्राखामंची यास्त्रीन निरुक्तायायेऽववीधितः, तत्परिचयरहितानामनवीधी न मन्तामां दोषमाव इति। खतरवा चले ाक न्यायमदा इरिन्त, नैष स्यामीः रपराधी 🕆 येनेनमन्धः प्राथित, पुरुषापराधः सम्भवतीति। अधःखिदा-सीदिलादिमन्त्रस्य न सन्देष्ठप्रवाधनाय प्रवतः किन्तर्षः जगतकारगस्य परवस्तुने।ऽतिमभीरलं निस्नेतुमेव प्रवत्तः,तदर्थमेव हि मुख्यास्त्रसम्पदा-यरिक्ते दुर्वीधकलमधः खिदिलनयावचा भक्रोपन्यस्यति। सरवाभिप्राय उपरितनेषु की खड़ा वेदेवादिमक्बेषु स्परीकृतः, श्रीवधादिमक्बेषि चैतना एवं तत्तर्भिमानिदेवतास्तेनतेननाम् सम्बाधान्ते। ताच देवता भगवता वादरायकेन सभिमानिकपदेशस्विति सूत्रे स्विताः। एक-खापि राज्य समिद्धा सर्समृत्तिंसीकाराज्ञात्ति परस्परयाचातः। जनादिम्बेंब शिरःक्षेदनादेनीकसिज्जलेऽपि तद्भिमानिदेवतान्य इ-

<sup>\*</sup> संन्दिन्धार्थ इति कां-सं-प-पाठः । † यदेशसन्धः इति का-सं-पाटः ।

<sup>\*</sup> ब्रुते इति का-सं-पाठः।

. खाप्रसिद्धलानद्वीधनलेगाचातार्घचापनलं, तती बच्चसम्भवादिस मन्त्रभागस्य प्रामार्खः। एतदेवाभिष्रेत्व भगवान् जैमिनिर्मन्त्राधिकरके मन्तामां विविच्चतार्थमस्त्रचयत्। तानि च स्त्रामि कमेबोदाइत्य खाखा-खामः, तत्र पूर्वपत्तं सत्त्रयति, तदर्यशास्त्रादिति । यखार्यसाभिधाने समर्थी मन्त्रः सरवाभिधेया यस्य शास्त्रस्य त्रास्त्रस्य तरिदं बान्धं तदर्यशास्त्रं तसाच्छास्तादविवित्तार्थी मन्त्र हत्ववगम्यते, तथादि उरप्रचलितमन्त्रेय पुरोडाग्रप्रयनमभिधीयते, पुरोडाग्रःप्रययतीति त्राद्मावीनापि तदेवासिधीयते,तथा सति मन्त्रेखैव प्रतीतलात् तद्धेवाध-नाय प्रवत्तं ब्राह्मसमन्धेनं स्थात, मन्त्रस्थाविविज्ञतार्थते तु विनियोग-वेश्वनाय ब्राह्मसम्पर्वताः तस्मान्मन्ता उचारसेनेवानुस्रान उपकुर्वन्ति। नन्चारवार्थले सलदरप्रयोजनं परिकल्पेत, वर्षाभिधायकले तु दछं लभ्यते, तसाहृत्वाणसानुपयुक्तलमभुपेतापि मन्त्रसाभिधानार्धलमेवे-त्याशक्य, उत्तरं स्वयति, वाकानियमादिति । अधिमुद्धीदिवः ककु-दिखेवमेव वाकां पठितव्यमिति मन्ते नियम उपलभ्यते, अर्धप्रसाय-नन्तु मुर्द्धाचिरित्वेवं च्तुक्रमपाठेऽपि भवत्वेवं, तसावियतपाठक्रम सामाल्यायाचारणमेव प्रयोजनं। नन् पाठकमनियममाचस्यादरार्थले ऽपि मन्त्रपाठोऽर्घनेधार्घ रवेताशङ्घ तत्र दीवानारं सूत्रयति, बुद्ध-शास्त्रादिति। अधीदमीन् प्रकायेति प्रैयमन्त्रः प्रयोगकाने पद्यते, तना-सिद्रविविष्टरमाद्यामीश्रेमाध्ययनकाल यव सकर्त्तवलेन नुद्धं, तस्यच बुद्धार्थस्य पुनर्मन्त्रीचारशेन शासनमनर्थनं, निष् सीपानली पादे पुनरप्युपानचं प्रति \* भवति । ननु वृद्धस्यार्थस्य पुनर्भन्तीचारणं प्रामादिकविसारयपरिचाराय मन्त्रेय सारयमस्वित्राप्रस्थान्यं देवि स्त्रयति, खविद्यमानवचनादिति । चलारि ऋषा त्रयोऽस्य पादाः दे शोर्षे, सप्तइसासीऽस, निधानडी रुषभी रीरवीति महीदेवी मचीं बाविवेशेतिमक बामायते, न खनु चतुः छङ्गलाख्येतं किश्व-यचसाधनं विद्यते यन्मन्त्रपाठेनानुसार्थते । नन्नीदृशी काचिद्रेव-तास्यादित्यामञ्चान्यं दीषं स्वत्यति, अभेतने प्रधन्यनादिति । बीषधे चायसैनं, प्रतीत गावास रतादावचेतने दथे चेतनीचितं रज्ञसत्रव-बायर्थं ब्राप्ति, सचाय्कः। नन्यभिमानियपदेश हति वैवासिकशासी स्वितलात् बीखधाद्यभिमानिचेतनादेवता अत्र विविच्चता इत्या-

<sup>\*</sup> प्रतिसंचित दति का-धं-पाठः।

मञ्ज देशानारं स्वयति वर्षविप्रतिषेधादिति । व्यदितियादितिर-न्नदीन्निति मन्त व्यासायते, यदेव दीस्तदेवान्तरीन्नित्ययमचै विप्र-तिषिद्धः । एकरव वदः सञ्चाणि सञ्चणो ये वदा इत्यादिकमप्युदा इर्तथं । मनु त्वमेव माताच् पिता त्यमेव इत्यादिवदन्तरीन्नादिरूपते मादितः स्वयते ।

स्वमेकस्यापि रहस्य ये। गसामर्थ्याद्र इमूर्तिस्वीकारे। इन्तु, तती नार्थ-विप्रतिषेध ह्याप्रक्षा दे। वान्तरं स्वत्रयति, साध्यायवदवचनादिति । पूर्णिका नाम काचियाधिदवधातं करोति, तत्स्मीपे माणवकः साध्या-ययक्षाण्यं कदाचिदवधातमन्त्रमधीते नच तस्यार्थप्रकाण्यनिवच्यास्ति, प्रति मुसलप्रकारं तस्य मन्त्रस्यापण्यमानत्वादच्यर्यक्षण्यव तं मन्त्रं बन्धां सम्त्रानस्यस्यति । तत्र साध्यायकाले पिठते। इप्यवधातमन्त्री यथा पूर्णिकां प्रति साधं न त्रूते, तथा कर्म्भकाले ऽपि साधं न वस्यति । नम् तत्र माणवकस्यार्थे विवच्या नास्ति, पूर्णिकाप्यववे। द्रमच्यमा, कर्मिण तथ्योर्थिववच्या विद्यते, वे। ध्यास्त्रम्यति । प्रत्ये न प्रकाते, तद्यथा सम्यक्सात इन्द्रस्थिरस्ते इत्येको मन्त्रः । प्रश्वेव कर्मरी तुर्फरीतु-इत्यप्यके। मन्त्रः ।

नन्दीदशमन्तार्थवीधाय निगमनिक्ताचाकरणानि प्रवत्तानीवाश्वञ्च देश्यान्तरं स्वयित, स्वित्यसंयोगान्मन्त्रानर्थकामिति। किन्ते क्राय्वन्ति कीक्टेब्रितमन्त्रे कीक्टो नाम जनपद स्वामातः। तथा नेचाशाखं नाम नगरं, प्रमगन्दी नाम राजेखेते, स्वर्था स्वित्या साम्राताः। तथाच सित प्राक् प्रमगन्दी माम राजेखेते, स्वर्था स्वित्या साम्राताः। तथाच सित प्राक् प्रमगन्दीम्नायं मन्त्रो भृतपूर्वं रित ग्रम्यते, तदेवमेतेस्तदर्थ-शास्त्रादिभिष्टेतुमि मन्त्रायामर्थप्रवायनार्थतं नास्ति, \* किन्तूसार-यार्थताद्दर्शार्थं रवित पूर्वपत्तः।

तत्र सिद्धान्तं स्वयितं, श्विविशिष्टस्तु वाक्यार्यं इति । तुश्रव्दं न मन्त्रायामदर्श्यम्श्वादयमात्रं वादयितं, क्रियाकादकसम्बन्धेन प्रतीय-माना वाक्यार्था लोकवेदयोदिविशिष्टः, तथासति यथा लोकेऽर्धप्रता-यनायेव वाक्यमृश्वार्थते, तथा वैदिके यागप्रयोगेऽपि द्रस्थं, मन्त्रेय प्रकाशितस्वर्थे। (नृष्ठातुं श्रक्यते नत्वप्रकाशितः, तस्मान्मन्ते। श्वाद्यस्थार्थ-प्रकाशनरूपं दश्मेव प्रयोजनं।

<sup>\*</sup> जवारकादितिपाटः कां, सं।

नन्यिर्धि नारिरसीलारभा, त्रेष्टुभेन ता इन्द्रसादद्वारात मन चामातः, तेनीव मन्त्रेय प्रतीते चभ्यादाने पुनर्शासुखे ताचतुर्भिर-भिमादत्त इति विधीयते, तदेति इधार्ग लत्य ची स्थादिला प्रश्लोत्तरं स्वयति, गुवार्धेन पुनः अतिरिति। मन्नेय प्रतीतस्यैवार्धस त्रास्वये तदीतचतुःसञ्चालचामकम्यविधानार्थतेनीपयुज्यते, यतानः अवर्षं. रतस्य विधानस्याभावे चतुर्थां मन्त्रायां मध्ये येन केनाप्येकेन मन्त्रेसाभि-रादीयते। निवमामग्रङन्यनास्तरखेळवाभिधानीमादत्ते इत्यत्र मन्त-सामर्थादेव प्राप्तस्य रग्रगादानस्य पुनर्वास्त्रगवाकां विनिधाजकमास्ना-यते, तदेतत्त्वनाते वार्धमित्वाशक्कीत्तरं स्वयति, परिसक्कीत। गर्दभा-भिधानों नादत्त इति निषेधः परिसङ्घा तदर्धमिदं ब्राह्मखवाकां। नन् परिसद्धायां त्रयो दोषाः प्राप्तयः, आदत्त रति रणगदानकदार्यं लाधे जञ्चात, निषेधलत्त्रम एव पराची अस्य मन्योत, रमनात्रसामा-न्येनच पाप्तं गर्दभरणनायामादानं बाधीत इति चया दीवाः, मैवं, गर्द-भरमनाया अप्राप्तलात्। तथाचि लत्मची प्रकरगपाठान्यथान्य-पच्या मन्त्रे वादाने दुर्गादिति वाकां प्रकल्यते, तेनच वाक्येन मन्त्रादानयाः सन्बन्धे सति, पञ्चात् किन्विययकमादानमिति विव-चायां लिङ्गादशनामा चस्यादानमुपेत्य गर्दभरशनायाः प्राप्तिवेत्तत्या, साच न नभाते \* रत्यश्वाभिधानीमिति प्रत्यच्चेया वाक्येन मन्तादानयीः समन्धे सति लिक्नादश्नामाच्याप्तमादानमञ्चाभिधानीमिति अखा विशेषा व्यवस्थापाते, तता मन्त्रस्य निराकाङ्गलात् गर्दभरणनाया च्या-प्रताज्ञास्ति प्राप्तवाधः, जतरव निवेधार्था न कव्यते, विध्वर्षे न त्वच्यते, तत्र कृता 🕇 (त्रदी वत्रयं। ईट्यमप्राशिरूपमेव गईभरम्गाया निवार्यमभिप्रेय परिसक्कीत स्वितं। नन् उरप्रचस्ति, प्रचय-तीति, ब्राह्मगर्य वैयर्थं तदवस्यमेवेलाम्ह्योत्तरं स्वयति, अर्थवा-दी वेति। वा एव्दो वैयर्थं वारयति। अस्य वार्यवादः, यश्चपतिमेव तश्वययतीति, तेनार्घवादेन समन्धाय ब्राह्मणे विधिः प्रकाते। नन प्रचयती खनेनैव प्रव्देन प्रचनमन्य, यचपितमेवे त्यादिनार्चवादेन 1 सम्बद्धयन्तदेव प्रथनं कुतः प्राप्तनित्वाग्रक्कीत्तरं सूचयति, मन्त्राभि-धानादिति । चार्ज्यंः पुराडाशमुद्दिः मन्ते प्रचस्तिवनिभधत्ते, तसा-

<sup>\*</sup> चं, कां पुस्तकेविकाम तर्तिपाठः । † भवितिपाठः उक्तपुक्षकेतािखः । ‡ क्षेत्रकं कांचे ।

दिभिधानादध्यर्थुंकर्टकं प्रचनं प्राप्तं, यचा लोके यः कुर्व्वित बृते स का-रयखेब, तथात्रापि यः प्रथसेति ज्ते स प्रथयखेव। यदुतां अपिमुर्डा \* इति पाठकमनियमाददृष्टार्था मन्त्र इति, तत्रात्तरं सूत्रयति, खवि-बडं परमिति। परं दितीयस्त्रज्ञात्तमस्ततपन्तेऽप्यविवर्डं, गरि वयं पाठक्रमनियमादृष्ट्यं निवास्यामः, किलाई मन्त्रीचार्योन जायमान-मर्चप्रवायनं दृष्टप्रयोजनलात् नीपेच्तितव्यमिखेतावदेव ब्रुमः। ननु प्रीक्त्यी रासादयेति मन्त्रा बुद्धमेवार्थमिभशक्ति, तद्युत्तं, सोपान-लासीपानदन्तरासमावादिव्यक्तमितिचेत्, तस्य परिचारान्तरं सूत्र-यति, समीधकर्मायो गर्हानुपलमाः संख्वारतादिति । समीधकर्मायो गर्शालदुक्तदोषी ने। पलस्यते बद्धस्याप्यर्थस्य मन्त्रेणेवानुसारणे सति नियमाद्रमुक्त कार्या संद्वारस सङ्घावात्। यच्चीतां चलारि प्रकृति मन्त्री (सङ्गतमेवार्यमिधन इति तस्त्रोत्तरं स्वयति, श्रीभधाने (र्थ-वाद इति । असतीऽर्घसाभिधाने वाको गीणसार्घसीतिर्दछया, तदाया चलारे। हीनध्ययुद्गादब्रह्मागीऽस्यकर्मकः प्रदुर्गात, प्रातः सवनादयस्त्रयः पादाः, पत्नीयजमाना दे शीर्षे, ग्रायवादीनि सप्त इन्दांसि इत्ताः, ऋग्वेदादिभिक्तिभिवेदैक्तेधावन्धनं, कामान् वर्ध-तीति रुषभः, रीरवीति स्तोत्रश्रस्तादिशब्दान् प्नः पुनः करोति, महोरेवः साऽयं प्रीकि यज्ञरूपा देवा मर्खानाविवेशित, काकेऽप्येवं गौरायप्रयोगा दृश्यन्ते। चक्रवाकस्तृती, हंसदन्तावस्त्रीकाग्रवस्त्रा, ग्रेवास-केशिनी होवं नचाः स्त्यमानलात । रवमी वधे चायख, यावाण इत्याद्यचेतनसम्बान्धनानि स्त्तिपरत्वेन याजनीयानि, यसिन् वपने सोवधिरपि नायते, तन वपनकत्ती नायत इति कि वक्तर्यं, तथा ग्रावासीऽपि प्रातरनुवाकं प्रत्यनित, किमत विदासी ब्राह्मसा इत्यामन्त्रयाभिप्रायः। योऽप्यदितिचीरदितिरन्तरिचमिति विप्रति-मेध उक्तः तस्रोत्तरं सूत्रयति, गुणादप्रतिषेधः स्थादिति । यथा त्वसेव पिता लमेव मातिसत्र गौराप्रयोगादविरोधक्तदत्, एवमेकरुद्रदे-वत्येकर्माण्येकी कत्रः, प्रतकत्रदेवत्ये प्रतं कत्रा हत्यविरोधः। यदप्यक्तं साध्यायमधीयानी माणवकः पूर्णिकाया खबघातं करेातीति, न प्रका-प्रयितुमिक्तीति, तत्रोत्तरं सूत्रयति, विद्यावचनमसंयोगादिति । वेदविद्यायस्थकाचे (र्थस्य यद्वचनं तद्यचसंयोगादुपप्रयते, निस्

<sup>\*</sup> केवलं कमादिति उक्तप्ं।

पृथिकाया धवधाती यज्ञसंयुक्तः, नापि माखवकी यज्ञमनुतिश्वति, चता यज्ञान्यकारात् न तत्रार्धविवन्ता। यदप्यक्तं अम्यक्सातइन्द्र, प्रत्यवेव जर्भरी तुर्पारीत हतादी, वर्षस्य चातुमग्रकालाज्ञास्येवार्थ इति, तत्रीसरं सूत्रयति, सतः परमविज्ञानमिति । विद्यमान रवार्थः प्रमादालस्यादिभि न ज्ञायते तेषां निग्रमनिवल्लवाकरणव-भ्रेन धातुतीऽर्थः परिकल्पयितवाः । तदाचा अभरी तुर्फरीतू रखे-वमादीन्यश्विनारिभधानानि, तेष हि दिवचनानात्वं लच्चते, प्रश्विन-खेदं सत्तं, षश्विनी जाममप्रा इति दर्शनात्, रतदेवाभिभेत्र निर-स्तारी याचरे, जर्भरी भन्तारावित्यर्थः, तुर्फरी इन्तारावित्यर्थ. रखेवमम्यक्सात रखादावय्त्रेयं। यदय्क्तं प्रमगन्दाद्यनिखार्थसंयोगा-मन्त्रसागदिलं न सादिति, तत्रोत्तरं स्वत्रयति, उत्तसानित्यसंयोग इति । प्रथमपादस्यान्तिमाधिकर्यो सीऽयमनित्यसंयोगदीय उन्नः परिहतः। तथाहि तत्र पूर्वेपची वैदानां पारुषेयलं वत्तां, काठक-काजापकमित्यादिपुरवसम्बन्धामिधानं हेतुं ज्ञत्यानित्यदर्भनाचेति हेत-नारं स्वितं। तस्यायमर्थः ववरः प्रावाइणिरकामयतेव्यनित्यानां ववरा-दीनामर्थानां दर्शनात्, ततः पूर्वमसत्त्वाती रुषेयो वेद इति तस्यात्तरमेवं स्वितं, परं श्रुतिसामान्यमात्रमिति। तस्यायमर्थः।यत् काठकादिस-माख्यातं तत्पवचननिमित्तं। यत्त परं ववराद्यनिखदर्भनं तच्छब्द सा-मान्यमात्रं। नन् तत्राभिषेता ववराख्यः कस्वित् पुरुषे विवस्तितः किन्तु ववर इति ग्रब्दान क्रतिः, तथा सति ववर इति ग्रब्दं कुर्वन् वायरिभ-धीयते. सच प्रावाहिकाः प्रकर्षेण वहनशीलः, एवमन्यत्रापि ऊहनीवं। तदेवं कस्यचिदपि दीषस्यासम्भवात् विविज्ञतार्थामन्त्राः सार्थपकाश-नायैव प्रयोक्तायाः । नन्वर्धप्रकाश्चनार्थत्वे सति दृष्टं प्रयोजनं कथात इति युत्तिमात्रमिदमुत्रते। नन्वेतदुपादनकं किश्विक्रीतं निष्णं प्राथाम इत्याप्रक्कीत्तरं समयति, निक्रीपरेप्रस तद्यवदिति । सामियाप्रीप्र मुपतिष्ठेतिति श्रुयते । तस्यायमर्थः खिपदिवता यस्या ऋषः सेयमाग्रेशी. तथामीद्रस्थानमुपतिस्रेतित। अत्र स्व्यासम्परिश्रद्वास्थां समे-नये वनयापति छतिति मन्त्रपतीकं पठिला नापदि शति। यदा यस्या-म्चिमः प्राधान्येन प्रतिपद्यते, तदा तस्या ऋचीऽप्रिदेवता भवति, तथा सति बामेय्येति देवतावाचिति बतान्तिनिर्देश उपपद्यते, तसादय-मुपदेशस्त्रमन्त्रवाकामर्थवदिति नेधियति, खतो विवन्तार्थतादर्थं-प्रवायमार्थं प्रयोगकाचे मन्त्रीचार्यं। तसिहेव विविच्यतार्थेले जिडा-

नारं स्वयति, जह रति। प्रक्रताद्वातस्य मन्त्रस्य विक्रती समवेता-र्थमाय तद्वितपदान्तरस्य प्रचीपवापाठ जन्नः। तदाया अन्वेनं माता मन्द्रतामन्पितान्भाताहति प्रक्रतेः पश्चविषया मन्त्रपाठः, तस्य च मन्त्रस्य विद्वती पशुद्दये सति खन्वेनी माता मन्वतामित्रहः। पशुब-इते सति खन्वेतान् माता मन्वतामित्रृष्टः कर्त्तवः। रतन्मन्त्रवाखान-रूपं ब्राह्मणमेवमामायते, न माता वर्द्धते न पितेति, तत्रेदं चिन्तनीयं, किमत्र गरीरटडिनिविधाते, खाद्दीसिक्वव्दटिडिरिति, रकावच-नालस्य माद्रशब्दस्य. मातरावितिदिवचनान्तवेन वा, मातर इति बडवचनान्तत्वेन वा प्रयोगः मृब्दरुद्धिः, न तावक्रीररुद्धि निषेद्धं प्रकाते, नाल्यकीमारयीवनादिवयीनुसारेग तदु हैः प्रवादालात्, खतः ग्रन्टि जिये एव परिशिष्यते। माहण्ट्रिपेटण्ट्यो विंग्रे-षाकारेण रुद्धिनिषेधादितरस्थैनमिति ग्रब्दस्थार्थानुसारिणी रुद्धि-स्विता भवति, तत्र यद्यों न विवच्येत्. तदा पशुद्धि दिवचनं, यश्रवज्ञले बज्जवचनच कथमहोत, तसादिवित्तार्था मन्त्राः। तिसन्नेवार्षे निकान्तरं स्त्रयति, विधिष्रव्याचेति। मन्त्रयाखानरूपा ब्राह्मणगतः प्रब्दो विधिप्रब्द रख्यते। सचैवमासायते, प्रतं हिमाः श्रतं वर्षाणि जीविलसेवैतदाईति। तत्र श्रतं हिमा इस्वेतद्याख्येयम-न्तस्य प्रतीकं, स्वविश्रद्यन्त् तस्य तातपर्यायास्थानं । मन्तस्य विविद्याता-र्घलेतु किंगाम तात्पर्थं मन्त्रे व्याख्यायते, तसादिवचितार्धा मन्त्राः प्रयोगकाने खार्थप्रकाशनायैवीबार्यितचाः । तत्र संग्रहस्नाकी, मन्त्रा उरप्रथम्नेति किमदर्थेकहेतवः । याग्रेषुत पुरोडाश्रप्रथनादेश्व भा-सकाः । ब्राह्मयोगापि तद्भानात्मन्ताः पुर्ण्येकहेतवः । न तद्गानस्य दृष्टलाइष्टं वरमदृष्टतः। नन्तस्तु मन्त्रभागस्य प्रामाण्यं, ब्राह्मणभागस्य न तयुज्यते। तथाहि दिविधं ब्राह्मगं, विधिरर्धवादस्रेति। तथा-चापक्तनः नर्मचोदना बाद्मणानि, बाद्मणशेषीऽर्धवाद इति। विधि-रिष दिविधः, अपरतिपवर्त्तकीऽज्ञातज्ञायकश्चेति । आग्नाविधावं प्राडामं निर्वापति दीच्यायायामित्याद्याः कर्माकाखाता विधयो-उपरक्तप्रवर्त्तनाः। श्वात्मा वा इदमेन रवाय श्वासीदिखादया ब्रह्मना-खाता चात्रातत्रायकाः । तत्र कर्मकाखातानां जर्त्तिकयवाग्वावा मुक्रयाद्वावीधुकयवानाविवादि विधीनां नास्ति प्रामाखं, प्रवत्त्ययोग्य-द्रव्यविधानेन सम्प्रानुभवसाधनलाभावात, अयोग्यतच वान्त्रप्रोवे समामातं, धनाऊतिर्वे अत्तिनाय ग्रीवीधुकाखेति, तत्र मारकाति-

जानामार्ख्योधमानाचाङतिद्रवालं निविद्धं, तसाद्वाधिता नर्त्तंजा-दिविधिरप्रमार्थो । स्वमैतरेयतैत्तिरीयादित्राद्वासेषु तत्तदनादर्भसं, तंत्रया न कार्यमिति वाकाभ्यां वहवी विधयी निविद्धाः। अपि चैत-रेयब्राह्मणे खन्दितहीमं बड्डधा निन्दिला, तसादुदिते होतथ-मित्यसञ्जातिगदितं। तैतिरीयास तथैवामनन्ति, यदनुदिते सूर्ये प्रातर्जुङ्खयादुभयमेवाग्रेयं स्थात्, उदिते सूर्ये प्रातर्जुद्दीति, पुनरपि तच्च, उदितहोमे दीवमामनन्ति । यदुदिते पातर्न्ह्रयात्, तं यथा-तितये अञ्चतायास्यायावस्थायाद्यार्थे दरन्ति ताद्रगेव तदिति। तचैवातिराचे बाडिशानं स्हातीति विधिः, नातिराचे बाडिशानं मुक्कातीति निष्धेन नाथते। च्यातिष्ठीमादिव्यपि अनुष्ठानानन्तरमेव खरीदियालं नीयलभाते, निह भाजनानन्तरं द्वप्तरम्यलम्भोऽस्ति, तसात् कर्माविधिषु प्रामार्खं दुःसम्पादां। अज्ञातज्ञापकेषु ब्रज्ञाविधि-व्यपि परस्परविराधानास्ति प्रामाखं। खात्मा वा इदमेक रवाय-बासीदिवातरेयिन बामनन्ति। बसदा इदमग्र बासीदिति तैत्तिरीयाः, सीऽयं विरोधः, तसादेरे विधिभागः सर्वी ऽप्यप्रमायमिति प्राप्ते ब्रमः। चन्वेव जर्त्ति लादिविधेरपामाण्यं, तदर्थस्याननुष्ठेयत्वात्, चनुष्ठेय-स्वर्ध उपरितने खजाचीरेग जुहोतीति वाक्ये विधीयते, ततप्रशंसार्थ-मत्र जिल्लादिकमन्द्र निन्द्यते, यथा गवामश्वानां मपप्रवे। वाड्यो मीर्म्याऽश्वेभ्य इति वाक्येनार्थवादरूपेयाजादीनां पश्चर्यं निन्दाते तदत्। एवं तर्हि खजादेर्येषा वस्तुतः पश्रतमस्ति, तथा जित्तिं वादिविधिरत्र निन्धमानीऽपि कचिच्छाखानारे भवेत् इतिचेत्, भवतु नाम प्रामाण्यमपि तच्चाखाध्यायिनं प्रति भविष्यति, यथा म्हस्यात्रमे निविद्यमपि पराव्रभीजनं सात्रमान्तरेषु प्रामाणिकं तदत्, धनेन न्यायेन सर्वंच परस्परिवर्डी विधिनिषेधी पुरुषभेदेन व्यवस्थापनीयी, यथा मन्त्रेषु पाठभेदः, शाखाभेदीन व्यवस्थितलात्। तैत्तिरींयाः वायवस्थापायवस्थेति मन्त्रमामनन्ति। वाजसनेयिनस्तु उ-पायवस्थेलेतं भागं नामनन्ति, प्रत्युत शतपथनाञ्चाणे स भागो (न्-द्य निराक्ततः। तथा स्वक्षवाकमन्त्रे गाखान्तरपाठं निराक्षत्र पाठान्तरं तैतिरीया जामनन्ति, यद्ब्रुयात् स्वपावसानाः सध्यवसानास्ति, प्रमा-युको यजमानः खादिति निराकरणं, स्पाचरणा च खधीचरणा चेति एवं ब्रुयादिति पाठान्तरीपदेशः, तत्रानुष्ठाटपुरुषभेदेन व्यवस्था, तददिधियु दर्खं, मेडिग्रियस्यादिदृष्यंत्रश्रुतमीमांसाहत्तानास्वैव

तवैव श्रीभते, पूर्वमीमांसायां दश्रमाध्यायखाष्टमे पादे वे। इशिना यच्यायच्यविकल्पा निर्वातः । दितीयस्याध्यायस्य प्रचमे पादे काकान्तरभाविषकति डार्घमपूर्वे निगतिं, तदुत्तरमीमांसायां प्रयं-माध्यायस्य चतुर्चे पादे कार्यालेन चाकाशादिष् यथा व्यपदिखीती-रित्यसिन् सूत्रे जगत्कारसे परमात्मनि श्रुते विप्रतिपत्तिरिकता। दितीयाध्यायस्य प्रथमपादारमाधिकरसे लसद्यपदेशेनेति चेत्, न, धर्मान्तरेख बाकाश्यादिति सत्ते, तैत्तिरीयवाकागतस्यासक्कन्दस्य न श्रून्यपरतं किन्वयक्षावस्थापरत्वमिति निर्योतं, तथा जैमिनिस्रोदना सचे विधिवाचा धर्मे प्रमाणीमिति प्रतिद्याय, बीत्पत्तिकसूत्री तत् धामाखं समर्थयामास । व्यासीऽपि शास्त्रयीनित्वस्त्रे वेदान्तानां ब्रह्मि प्रामाखं प्रतिचाय, तत्तु समन्वयादित्वादिस्त्रीः समर्थयामास। तसादमीमांसकस्य तव पूर्वेक्तिस्वैविधन्याया दुष्परिचरः, सता विधिभागस्य प्रामाखं मुस्थितं । षर्यवादभागस्य प्रामाखं महता भयक्षेन जैमिनिः समर्थयामास, तत् सत्राणि व्याखास्यन्ते, तत्र पूर्व-पत्तं स्वयति, बाझायस्य कियार्थतादानर्थकामतद्रशानां तसादनित्य म्चत इति। बाझायस्य सर्वस्य क्रियाप्रतिपादनाय प्रवत्तवादिक्रिया-प्रतिपादकानामर्थवादानां नाल्ति किखदिविद्यातः खार्थः । ते चार्यवादा एवमामायनी, सीर्रोदीयदरीदी चहत्रस रहलं, स चालानीव-पामुद्खिदत्, देवावैदेवयजनमध्यवसायदिशो न प्राजानविति, यसा-दीरग्रस वाकास विविच्चिताऽर्थः किखदिप नास्ति तसादिदं वाका-मनिखमचते। यदापानादिलात्वरूपेण निखलं \* नास्ति तथापि धर्मा-वनेधिक द्यायस्य नित्यकार्यस्याभावात्, चनित्यैः कात्याकार्यः समानताः दप्रमाविमावर्थः। ननुदाइतानामर्थवादानामनुरुधे धर्मे पामाखा-भावेऽपि खार्चे पामाण्यमत्तुं, तत्प्रवायमत्वेन खतः प्रामाण्यस्यापविदतु-मग्रकातादिलाग्रह्मा, बान्येषु केष्वचिदर्धवादेषु मानान्तरविरोधदर्श-नादप्रामाखी सति, तद्दु छान्तेन सर्वेषामप्यर्थवादानामप्रामाख्यमित्र-भिप्रेष स्वयति, शास्त्रहरविरोधाचेति। शास्त्रविरोधा, दरविरोधः शास्त्रदरविरोध इति चिविधीऽर्यवादेषुपक्षभाते। तथाचि स्तेनं मना बतवादिनी वामिताय, श्रूयमामां मानसं चीर्थं, वाचितं बाटतवचनश्र प्रतिवेधशास्त्रेण निविद्धं तसाद्रम रवागेरिंवारहशे गार्चिकसाद-

<sup>\*</sup> नासित्ययं पाठा नासि सं कां

चिरेवामेर्नलं दहशे न धूम रत्यत्र दरुविरोधः, तथा न चैतिहसी वयं नास्त्रवाः सीद्वास्त्रवा वा, रत्यत्रप्रवाचिरोधः। नी वि तदेदपद्यमुचि-क्षोकेऽस्ति वा न वेती खन शास्त्र ट्रिवरोध हति। सर्गकामा यजेते खादि शास्त्रे द्वाम्याकं यकं दृश्यते तसादिरीधादर्थवादानामप्रामाखां। ननु सीरोदीदिलादीनां निष्पृयोजनलात् स्तेनं मन इलादीनास वि-रोधादप्रामाखेऽपि पालप्रतिपादनानामर्थवादानां तदुभयवैनच्छा-दक्तु प्रामार्खं, हत्वाशक्त्रीत्तरं सूत्रयति, तथा फलाभावादिति। यथा मानान्तरविरुद्धमर्घवादैरुक्तं, तथा पालमप्यविद्यमानमेव तैरुचते, तथाहि गर्मविराचं प्रक्षत्व श्रूयते, भ्रीभतेऽस्य मुखं य एवं वेदेति, दर्भ-पार्णमासयार्वेदाभिमर्शनं प्रक्रत्य श्रूयते, चास्य प्रजायां वाजी जायते य एवं वेदेति, नच वयं वेदित्यां तत्पालमुपलभामचे। नन्वेदिक-पालवाकानां विसम्बादादप्रामाण्येऽपि, आमुश्रिकपालवाकानामसु प्रामाण्यमिताप्रद्धीत्तरं स्वयति, बन्यानर्थकादिति । एवं वि श्रयते पूर्णाज्ञ्या सर्वान् कामानवाभाति, पशुबन्धयाजी सर्वान् काकानिभज-यति, तरित स्र हां तरित पापानं, तरित बद्धा है हां योऽ अमेधेन यजते, य उच्चैनमेवं वेदेति,तत्राग्न्याधियातया पूर्णाङ्खा सर्वेनामपाप्तरन्यान्य-पि होत्रादी न्युत्तरका ली नानि खनर्घकानि खाः, तथा निरू एप युवन्धानु-ष्ठानेन सर्वेलाकाभिजयने \* ज्यातिष्ठीमादीनामानर्थकां, अध्ययनका-लीनेनेवासमधवेदनेन बद्धाह्यादितरयात् तदनुष्ठानस् यर्थं स्यात्, तसादामुश्रिकपाववाकानामयप्रामाखं। ननु माभूत् पाववाकानां प्रामाखं, तथापि निषेधवाक्येषु विरोधानुपनमादन्तु प्रामाख्यमित्वा-प्रद्योत्तरं स्वयति, खभागिप्रतिषेधादिति । न एथियामप्रिचेतथी नान्तरीचे न दिवीववान्तरीच्य च दिवस प्रतिवेधभागित्वं नास्ति. तत्र चयनप्रसङ्गस्याभावान्माभूत्तिई निवेधानां प्रामाखां। ववरः प्रावा-इणिरकामयतेत्यादीनां पूर्वपुरवक्तान्वाभिधायिनां विरोधानुपक-मारस्तु प्रामाखामिलाशक्यीत्तरं स्वयति, खनिलसंयोगादिति । ववरादिरूपेकानिकोनार्थेन संयोगे सत्यस्य वाच्यस्य ततः पूर्वमभावात् कार्किदासादिवाकावत् पारिषेयतं प्रसञ्चेत, किम्बद्धना सर्वधा नास्येवार्घवादानां प्रामार्खाः। वायव्यं श्वेतमानभेतेत्वादिना विधिना सच पामाव्यमिति पूर्वपचाः। सिद्धान्तं सूत्रयति, विधिनालेक-

<sup>\*</sup> जयादिति पुस्तकामारे (कां-र्च)।

वान्यतात् ज्ञुलयन विधीनां खुरिति । तु ग्रन्दोऽर्घवादानामप्रामाखं बारयति । बायु वै चीपिष्ठादेवता, इत्येवमादीनामर्घवादानां, वायखं श्वेतमानभेतेळादिना विधिना सर्वेनवाकालादिन धर्मे प्रामाखं। नच विधिवाकास्थार्थवादनैरपंच्येस पदान्वये सम्पूर्णे तत्रार्थवादानां नास्त्यपयोग इति प्रश्वनीयं, ते द्वार्थवादाः पुरुषप्रवित्तमानाञ्चपता। विधिना सुवर्षेने।पयुक्ताः खुः, सुवा च प्रकाभितः पुरुषस्तत्र प्रवर्तते। नव्यर्थवादानां प्रमादपितत्वेनीये चालीयत्वात् किमनेनेकवाकाप्रया-सेनेत्वाग्रका सचयति, तुल्यच साम्पदायिकमिति। धनध्यायवर्ष्क-गादिनियमपुरःसरं गुरुसम्पदायादध्ययनं यत्तत् साम्पदायिकं, तच विधीनामर्थवादानां समानं, तसादिधिवरेतेघामपि प्रमादपाठी न भवति । नन् भास्त्रदृष्टविरोधाचे वेवमर्थवादे बनुपपत्ति हक्षी वा-ग्राक्षाइ, बपाप्ता चान्वपत्तिः प्रयोगे हि विरोधः खाळ्व्यार्थस्वप्रयोग-भृतस्तकादुपपद्यत इति । तत्र वात्तिके तत् सूत्रमधा इत्य विधा थाल्यातं। तां प्राप्ताचानुपयत्तिमिति, स्तेनं मन इत्यादी प्रास्त्रविदी-धार्थानुषपत्तिरप्राप्ता, प्रयोगस्थानुक्तलात्, प्रयोगे हि स्तेयादीना-मचमाने प्रास्त्रविरोधः स्यात्। न चात्र स्तेयं कर्त्तव्यमिति प्रयोग उचते, विन्तु स्तेयग्रव्दार्थ रवीखते, नच ग्रव्दार्थः प्रयोगभृतस्तसाञ्च्दार्थ-वचनमाचे प्रास्त्रविरोधाभावादयमर्थवाद उपप्रत रव। ननु सुत्र-र्चेन विधीनां खुरिति यदुत्तं, तदसत्, वैयधिकरत्यात्। वेतसमाखया चवकाभिचामिं विकर्षयामा वे ग्रान्ता, रुखन वेतसावके विधीयेते, चापच स्त्यन्ते, इति वैयधिकरस्यमित्याश्रञ्जाह, गुरवादिस्ति। तु ग्रन्दो वैयधिकरण्यं देश्वं बारयति, गुगवादी ह्यात्र विवित्तिः, यथा नीको नाम्मीराभिजना देवदत्तः नाम्मीरदेशेष् स्तूयमानेषु स्तुतमा-तानं मन्यते, रवमचापि, षद्भी जाते वेतसावके, षशु सुतास सुते रव भवतः, शान्ताभ्योऽद्भ्या जातलात्, वेतसावके खयमपि शान्ते सबी यजमानस्थानिसं प्रमयतः, इत्येतादणस्य गुमस्य वादी (जाभि-प्रेतः। सीऽरोदीदिखनापि रजतस्य पतितात्रुरूपलादजतदाने सहे-ऽिष रोदनप्रसङ्गात् वर्ष्टिष रजतं न देयमिति ति ति विधेये नार्थः बाइस्थैनवान्यतात्, तत्र रजतदानाभावे रोदनाभावरूपे गुर्वाज्य विविचितः, तेन च ग्रहोन रजतदाननिवारयरूपो विधिः स्त्रयते । यद्यपि रजतस्याम्प्रभवत्वमत्यन्तमसत्, तथापि यथाक्तरीत्या विधेय-चुतिः सम्पद्यते । यः प्रजाकामः पश्चकामः स्थात् स रतं प्राजापत्यं चर्ज

त्परमानमेतेलावं विधिः प्रजापति वपीत्वेदेन स्तूयते, यसात् प्रजा-पतिः सवपामप्युत्विद्यामी प्रदृत्व, तती जातं तूपरमजमात्मार्थमा-लभ्य प्रजाः प्रश्रंस लब्धवान्, तस्मात् प्रजादिसम्पादकाऽयं तूपरमिति तूपरमुखस्य वादीऽच विविच्चितः। खादित्यः प्रायकीयव्यवस्थिव विधिः, दिशो न प्राजानिज्ञानेन दिख्नो इः स्तृयते, यदि यमदितिर्देवता दिङ्मी इमप्यपनीय दिलिशेषं जापयति, तथा नक्कविधनर्मसमुदाय-रूपे सीमयाग्री अनुष्ठानविषयं अममपनयतीति, जिमु वक्षव्यसित्वेव-मदितिदेवतामतस्य गुगस्य वादोऽत्र विविद्यतः। सनीयवपोत्खेदो, देवयजनाध्यवसानमात्रेग दिङ्मो इस्रेग्धभयमस्तु वा मा वा, सर्व्यापि स्तुतिपरत्वमध्यपगच्छतामस्मानं न निस्तित् चीयते, \* प्रिखाते वर्डते बत्स गुड़ची अद्भवाधिबेखादावेव विद्यमानेनाव्यर्थेन जानसुतिदर्श-नात्। अय पूर्वपत्तिमा प्रास्त्रविरोधं दर्पयितुं यदुदाइतं, सोनं मनीऽन्तवादिनी वागिति, तत्रीत्तरं सत्त्रयति, रूपात् प्रायादिति। हिर्णं इस्ते भवति, चय ग्रकाती खेवं विधं स्तीतुमयमर्थवाद उचते। यथा लोके किस्ट्रिका देवदत्त एव पुत्रयित्य इत्यत्र देवदत्तपृत्रां स्तीतुमेवीदासीन्यस्वावुपन्यसाते, मतु पुन्यत्वस्ववेदार्यितुं, एवम-नापि इस्ते दिरख्ययद्यां प्रशंसितुं मनसः स्तेनरूपलं, वाचामन्त-वादिनीत्वश्चीपन्यस्थते, तत्र गुगवादेन प्रव्दार्थी योजनीयः, यथा स्तेनाः प्रक्रिक्षा एवं मने।ऽपीति प्रक्रिक्षतमत्रमुगः, प्रायेख वागरतं वत्तीति प्रायिकालं तत्र गुर्काः, इस्तस्तु न प्रस्टवः, नाप्यस्तवज्ञतः, स्रती इस्ते चिरणधारणं प्रमस्तिनित स्त्यते। यद्यपि दष्टिविरोधाय धूम रवामेरिवा दृहण इत्वायुदाइतं, तत्रीत्तरं सूत्रयति, दूरभृवन्या-दिति । चिमर्ज्यातिर्ज्यातिरिमः खाहिति सायं जुहाति, सूर्ये। ज्याति-च्यातिः सूर्यः खाइति पातरिति, रता विधी स्रोतं सार्यवादः, यसादि बिंदि वा न दायते, तसात् स्थंमना रव प्रातः प्रयोक्तयः, यसा-द्राचावर्चिरेव दृश्यते, तसादिश्रमको रात्री प्रशेत्रकः, सूर्यमक्त्र दिवा, इत्येवं तयोर्भन्नयोः खुतिः, धुमार्श्विघोरदर्भनोयन्यासस् दूर-भ्यन्तगुननिमित्तः, भ्रयसि हि दूरे पर्वताये बन्तादयाऽपि न विसारं दखनो, किन्तु दबसादेखीन तेवां दर्शनाभास एव, तददत्रापि, बदा-प्यन्यदृदृष्टिविरोधायैवीदाक्तं, नचैतिदिश्ली वयं ब्राह्मका वा स्मीर्बा-

<sup>&</sup>quot; शीवतद्तिपाठः कां-सं।

श्ववाविति, तत्रोत्तरं सत्रयति, स्युपराधात् वर्नुत्व पुत्रदर्शनादिति। प्रवरे प्रवियमाणे ब्रुयात्, देवाः पितर रत्यस्य विधेसावकाऽयमर्थवादः। यदि यजमाना देवाः पितर इलादिमन्त्रेख प्रवरमनुमन्त्रयेत्, तदा-नीमबाद्मारोऽपि ब्राह्मयो भवेदित्यनुमन्त्रयस्य स्तुतिः। नचैतिहर् हत्येतदत्तानवचनं दुर्जानलगुर्योन तच प्रयुच्यते, यच स्त्रियोऽपराधी भवति, तच कर्त्तुरुत्यादियतुर्जारस्यापि पुत्री दृश्यते, खतः पत्युपप-त्यारभयोः पुत्रदर्भनात् खकीयं जन्म कीट्यमिति दुर्ज्ञानं, खनेनाभि-प्रायेग प्रयुक्त लादास्ति तत्र दछविरोधः, निह तत्र दायमानं खन्ना-द्मार्यमपविद्यं न चैति दिद्मा रख्पन्यस्तं, यदिप शास्त्रीयदर्शनविरी-धायोदाइतं. को दि तदेद यदमिशांक्षोकेऽस्ति वा न वेति, तत्रोत्तरं स्वयति, चाकालिकेसेति। दिस्तती काम्रान् करोतीति प्राचीनवं-श्रस्य दारिवधिः, तस्य श्रेषे। इयं की दि तदेरेति । धूमाद्यपद्रवपरि-इरगेन प्रवादीय पालेन दारिविधिः स्त्यते, खर्गप्राप्तिरूपन्तु पालमाना-जिनं विप्रकृष्टनालीनं न तिदानीन्तनसिखर्थः, तस्येपा तस्य प्राप्त-मिक्स सा च, को हि तहेदेखिनिखयोपन्यासे कारणं, यथा भाविका-नीनः पीलप्रपीलादिष्टतानी निखेतुं न प्रकाते, तदत् खर्गप्राप्तिर्ष्टि भाविनीति गुणयोगादनिस्योपन्यासः, धूमादिपरिश्वारल् प्रवाचला-विश्वित इत्यभिषायः। यदाणन्यद्रविरोधायोदाइतं श्रोभतेऽत्य मुखं य रवं वेदेति, तत्रीत्तरं सत्त्रयंति, विद्याप्रशंसेति। सीऽयं गर्ग-चिराचिविधेः ग्रेषः, तिद्वषयकानेदनमपि मुखग्रीभा हेतुः किमुतानुखान-मिति स्त्यते, यथा कर्खाचत् कर्साभरकादिना मुखं श्रीभितं भवति, रवं वेदितुरुत्सार्वेनेव विकसितं वदनं श्रीभित्मिव लेकिरदीच्यते, चतः श्रीभासादस्यगुबयोगात् श्रीभत इत्युचते। यदायन्यद्द्वविरी-धायीदाहतं चास्य प्रजायां वाजी जायते य रवं वेदेति। मीऽपि वेदानुमन्त्रयविधेः ग्रेषः, अनापि कैमुतिकन्यायेन सुतिः पूर्व्ववधाज-नीया, वेदितुः पुत्रः पिटशिक्षया खयमपि विदान् भवति, ततः प्रतिग्रहेगात्रं प्राप्नोति, तसादीदृशं ग्रामिप्रेय वाजी जायत रख्तां यद्यव्यानर्थकायीदाह्तं पूर्णाङ्कता सर्वान् कामानवान्नीति, तत्री-त्तरं स्वयति, सर्वेलमाधिकारिकमिति। पूर्वाङतिं जुङयादि-त्यस्य विधेः प्रेथीऽयं, सर्वनामावाप्तिचेतुत्वात् प्रशक्तियमाङतिरिति

<sup>\*</sup> भाविकासीनतियाढः, कां सं। \* शिकः कां-सं।

स्यते, यथा सर्वे ब्राह्मका भीजयितवा इत्यत्र सर्वेसं सप्रशात-माद्मगविषयं, एवं पूर्णाङ्या कर्मसाङ्गलं यत्मनं तस्मिनधिकार-प्रकावे सम्भावितं तदिवयमेव सर्वलं प्रख्यं, पूर्वाक्रतेरभावे सत्याधा-नरूपं कर्माकुं विकलं भवति, तच वैकल्यं पूर्वाञ्चवा समाधीयत रखेकः कामः, तिकान् समाहिते सत्याहवनीयायप्रयोऽभिहात्रादिकामंस याग्या भवन्ती वयमन्यः कामः, तैस कर्मिभन्तत् पाणं प्राप्यत इति कामान्तरं, ईट्ट्यो सर्वेकामावाप्तिराज्ञ बन्तरेव्यपि इति चेत्, विद्यतां नाम किम्निक्मं, न खल्येतावता पूर्णाऊतिस्तुतेः काचिडानिरस्ति। ननु युक्रां क्रतेर क्रभावलात् तदीयम ज्युतेर र्थवादलेन स्तावनातं भवतु, द्रव्यसंस्कारकर्मस परार्थलात् तरीयमजत्रतरर्थवाद हति स्त्रीग निर्णीतत्वात् पशुबन्धवान्यस्य तु निर्माविधायनत्वात् सर्वेनोताभिजयस्य मख्यमनतादन्यानर्थकां दुर्वारमित्याष्ट्रज्ञीत्तरं स्वयति, मनस्य नर्म-निष्यत्तेः, तेषां लोजवत् परिमाणतः सारते। वा फालविश्रोषः स्थादिति। पृथियनि दिद्यने विष्यन्यतमने विश्वासम्बद्धाः पानं प्रयुवन्धनर्माणा निष्यदाते, तेवाच प्रथियादीनां फलानां कर्मान्तरेण परिमाणाधिकां, सारवन्तं वा सम्पद्यते, ततः पालविश्रोधः स्वादिति नास्यानर्थकां, क्षोकविद्यार्थे दशानाः, यथा लोके निष्कोण खारीपरिमितनी होन विकीय निब्कान्तरेग पुनः क्ये सति परिमागाधिकां भवति, यथा वा निब्नोग वस्त्रमात्रं नभ्यते, निब्नादयेन तु सारभूतं दुकूनं, यथा भागाधिकां भागसारतं वा कर्मान्तरेण द्रष्ट्यं, ब्रह्महत्याया अपि मानस्यास्वन्याया वेदममात्रेण तर्गं, कायिन्यास्त महत्या सन्त्रभेधेनेति नास्त्यानर्थकां। योऽपि नान्तरिची न दिवीत्यप्रसन्नप्रतिषेध उदाष्ट्रतः, तथा ववरः प्रावाइणिरिखनिखसंयोग उदाह्रतः, तत्रीभयत्रीत्तरं स्वदति, अन्ययोर्यधोत्तामिति । अन्ययोरमयोदराइरसयोकत्तरं पृद्धेन तामेव द्रष्टयं, चनारिचादी चयननिन्दारूपे प्रधंवादे चिरणं निधाय चेतव्यमित्यस्य विधेः श्रेषः, खतीऽच स्तुत्वर्थेन विधीनां स्यूरि-वाक्षमेवीत्तरं, बनारिची चयनप्रसावभावात्तिन्दा निवान्वादीऽस्त, तेनापि विधिः स्रोतुं \* न प्रकाते, नित्यसिद्धार्थानुवादिना वायोः चीपिछलेन, पश्रविशेषस्य स्तुतलात्। ववरः श्रावाश्रविरवामयते त्यत्रापि ववरनामकः किखरनित्यः पुरुषे। मनुष्योः " न विविज्ञितः,

<sup>\*</sup> नेति नास्ति कां-सं। \* सनुष इति नास्ति पं कां-सं।

किना वयरध्वनियुक्तः प्रकृषेश वहनशीली वायुर्धवहारदशार्था वित्य स्वाची विविद्यत, इत्येतदुत्तरं प्रचमपादस्यान्तिमाधिकर्ये भेक्कं, तसात् समावितदेशियां परिइतलादर्थवादानामि प्रामाणं, तत्र समुद्रक्क्षीकाः, वायुर्वा इत्येवमादेरर्थवादस्य मानता, न विधेये-**्रांस** धर्मी कि कि वासी तत्र विद्यते। विध्यर्थवादग्रव्दानां मिथी-वैद्यापरिक्षयात, नास्येकवाकता धर्म प्रामाण्यं सम्मवेत् कृतः। विध्य-र्घवादी साकाङ्की प्राप्तस्यं पुरुषार्घयोः। तेनैकवाक्यतत्तस्माहादानां धर्ममानतेति। तदेवं वेदे विद्यमानानां चयायां मन्त्रविध्यर्घवादभागा-नामप्रामाख्यकारकाभावाहीधकानानीयां प्रामाख्यस्य सतस्तक्षीका-रात् कत्वास्थापि वेदस्य प्रामाखं विद्धं। नन्वेवमपि वेदस्य पीक्षेय-खेन विप्रकासनाकावदप्रामाण्यं स्थात्, पीत्रवेयल्य प्रथमपारे पूर्वपचाचेन जैमिनिः स्वायामास, वेदांखेने सिन्नवें पुरुषाखेति। रने वादिने। वेदान् प्रति सन्निक्षं मन्यन्ते, कालिदासादिभिर्निर्मा-तानां रघवंशादियत्थानां समुचयार्णस्वारः, ते ह्या द्यान्तत्या समुचीयन्ते। यथा रघुतंशादय इदानीन्तनाः, तथा वेदा चिषि। ननु वेदा अनादयः, अतरव वेदकर्दत्वेन पुरुषा आख्यायन्ते, वैयासिकं भारतं, वास्त्रीकीयं रामायसमित्यत्र यथा भारतादिकार्विन श्वासा-दय खाखायनी, तथा काठकं की धुमं तैतिरीयमिखेवं, तत्तदेदशाखा-कर्टलेन काठकादिना समाख्यातलादेदाः पाक्षेयाः, नतु निवाना-मेव सतां वेदागामुपाध्यायवत् सम्मदायप्रवर्त्तनत्वेन नाटनादिसमा-खासादिवापका युकानारं स्त्रयति, विनवदर्शनाचेति । विनवा जननमरणवन्ती ववरादयी वेदार्थे श्रूयन्ते, ववरः प्रावाहिश-कामयत । कुछर्विन्द्याद्वाजिकरकामयतेति, तथा सति ववरादिभाः पुर्वमभावादनित्वा वेदाः, विमतं वेदवाकां पौषवीयं वाकात्वात्, वाजिदासादिवाकावदिव्याद्यनुमानसमुख्यार्थसकारः, सिद्धान्तं सूत्र-यति, उक्कन्तु भव्दपूर्वतिनिति । तु भव्दो वेदानामनित्यत्वं वार-यति, ग्रब्दस्य वेदरूपस्य कठादिपुरुषेभाः पूर्वलमनादिलं प्राची-नैरेव सूत्रेशक्तं, चात्यत्तिकस्तु ग्रव्दस्यार्थेन सन्वस्व इति। चास्मिन् स्त्रे बीत्यश्चित्रशब्देन सर्वेषां शब्दानां वेदानां तद्धानां तद्भय सम्बन्धानाच निरयलं प्रतिचायीत्तराभां ग्रव्दाधिकरखवाकाधिकर-बाभ्यामुपपादितलात्, का तर्ष्टि काठकाद्याखायिकाया गतिरित्या ग्रज्ञ, सव्यदायप्रवर्षनात् सेयमुपपद्यतः इत्युचरं सूचयति, बाल्या यप्रवचनादिति। चिक्तियमाखायिकाया गतिः, ततः परं वचराच-निखदर्शनं यदुत्तं तस्य निमृत्तरमित्वाश्यश्चीत्तरं स्वयवति, परं स्तसामान्यमात्रमिति । यतारं ववरादिकं तच्छब्दसामान्यमेव, नत् मन्थी ववरनामनी (त्र विवित्ताः ववरध्वनियुक्तस्य प्रवह्णसभा-वस्य वायोरच वर्त्तं प्रकालात्। ननु वेदे कविदेवं श्रूयते, वनस्पतयः सचमासत, सर्याः सजमासतिति, तज वनस्पतीनामचेतनत्वात् सर्पा-बाच्चेतनलेऽपि विद्यारिहतलाइ \* तदन्छानं सम्भवति, खता जर-द्मवा मायति, मदकामीयायुन्मत्तवानवान्यसद्यातात् केनचित् छता वेद इत्याशक्कीत्तरं सत्त्रयति, क्षते चाविनियोगः स्यात् कर्म्मांकः सम त्वादिति। यदि ज्योतिक्रीमादिवाकां केनचित्युरुषेत क्रियेत, तदानीं क्रते तिसान् वाकी खर्मसाधनले ज्योतिष्टीमस्य विनियोगी न स्थात्, साध्यसाधनभावस्य पुरुषेण चातुमग्रकालात, त्रुवते तु विनियोगः च्यातिस्रोमेन खर्मकामी यजेतिति, न चैतदुन्मत्तवाकासदृष्ठां, लीकिका-निव्यविधिवाक्यवत्, भाव्यवर्ण, इतिवर्त्तवारूपेस्विभिरंशैरपेताया भावनाया अवगमात्, लोके कि ब्राह्मणान् भीत्रयेदिति विधी, किं क्रेन कर्यामत्याकाङ्कायां त्रिमिहि प्योदनेन द्रश्येण ग्राकस्पादिपरिवेषग-प्रकारेगेति यथी खते, ज्योतिकी मिवधाविप खर्म मुहिस्स सीमेन द्रयेख दीच्यायायक्रीक्षप्रकारेखेळ्को कथमुन्मत्तवाक्यसदृशं भवेदिति, वनस्पत्यादिसत्रवाकामि न तत्सदृशं, तस्य सत्रकर्मणा च्यातिस्रोमा-दिना समलात्। यत् परोडि प्रब्दः सप्रव्दार्थं इति न्यायविद आडः, च्योतिक्रीमादिवाकास्य विधायकलादन्काने तात्पर्यं, वनस्पत्यादि-सत्रवाकास्यार्थवादलात् प्रशंसायां तात्यया, सा चाविद्यमानेनापि नर्सं ग्रन्थते, अचेतना अविदांसीऽपि सत्रममुख्तिवन्तःतत् विं प्न-खेतना विदासी ब्राह्मणा, इति सचस्त्तिस्तार, पूर्वपचीतस्य वाका-ल हेतीः कर्जनुपलमीन पराहतिं समुचिनाति, तसाझास्ति वेदस्य पारकेयल'। चत्रीता सक्र इस्राकी, पीरवेयं नवा वेदवाकां स्थात् पाँचवेयता । काठकादिर्समाख्यानादाकात्वाचाव्यवाकावत् । समा-खानं धवचनादाकालन्तु पराइतं। तत्कर्मनुपक्तभेनं स्यासतीऽपी-बवियता। नन् भगवता वादरायश्चेन वेदस्य ब्रह्मकार्य्यतं स्तिनं, शास्त्रयोनिलादिति । ऋग्वेदादिशास्त्रकारखलात वस्त्र सर्वेजिमिति

<sup>\*</sup> समामुखानमिति कां-सं।

स्त्रार्थः, वाढं, निह तावता याबिधयलं भवति मनुष्यनिर्मितलाभा-बात्। ईटक्रमपौरुषेयलमिप्रेल खनकारदक्षायामानाकादिवित्र-त्यलं वादरायणेनेन वेदनित्यताधिकरणे स्तितं, खतरव च नित्यल-मिति। श्रुतिः स्मृतिचात्र भवतः, वाचा विरूपनिव्ययेति श्रुतिः, स्वना-दिनिधना निवा वाग त्र छा खम्भवेति स्नृतिः, तसात् कर्द्वदेख-श्वाया अनुद्यानान्त्र बाद्यातात्मकस्य वेदस्य निर्व्विष्ठं प्रामाण्यं सिद्धं। ननु मन्त्रज्ञाद्मायात्मकस्य वेदस्य प्रामार्ण्यं न युत्तं, तयोः खरूपस्य निर्योतुमग्रकालात्, मैवं, दितीयाध्यायस्य प्रथमे पादे सप्तमाष्ट्रमयी-रधिकरगयोर्निगीतलात्। सप्तमाधिकरगमारचयति, चाई वृधियमन्त्रं म इति मन्त्रस्य लच्यां गान्ति चन्ति, वास्य नास्येतद्यास्यादेरवार-मात् नाम्यतियाप्तरस्येतदयास्यादरवारमात्, अत्र याज्ञिकानां समाल्यानं नदायं दीववर्जितं। तेऽन्छानस्मारकादी मन्त्रप्रव्दं प्रय-ञ्चते। आधान इदमाझायते, खहे वृश्चिय मन्त्रं मे गोपायेति, तच मन्तस्य जन्मां गान्ति, अथायितियायोवीरियतुमश्चलात्। विश्-तार्थाभिधायका मन्त्रं इत्युक्ते, वसन्ताय किषञ्जलानाजभेतेत्वस्य मन्त्रस्य विधिरूपलादयाप्तिः। मनन हेतुर्मन्त्र दस्युक्ते बाह्याग्रेऽतियाप्तिः। रवमसिपदान्तो मन्त्र उत्तमप्रवान्तो मन्त्र द्रावादि बद्धानां पर-स्परमवापिरिति चेत्, मैवं, याजिनसमाख्यानस्य निर्देशवन्त्रवाता। तत्र समाखानमनुष्ठानसारकारीनां मन्त्रलं ग्रमयति । उरुप्रध स्तियादया (नुष्ठानसारकाः, असिमी ने पुरोहितमिळादयः स्तुतिरूपाः। इविलेखादयन्त्वान्ताः। अम आयाचि वीतय इत्यादय आमन्त्रशापिताः। बन्नोदन्नीन्वइरेत्यादयः प्रैषरूपाः। बधःसिदासीद्रपरिसिदासी-दिखादयो विचाररूपाः। अने अमाल्यमिकेनमानयति कस्रनेखादयः परिदेवनरूपाः। एक्शमि ला परमन्तं एथिया, इत्यादयः प्रश्ररूपाः। बैदिमाजः परमन्तं एथिया, इत्यादय उत्तररूपाः,। रवमन्यदणुदाहार्ये। र्रदशेष्ट्रचाविजातीयेषु समाखानमन्तरेश नान्यः विखदनुगती धर्मी, ऽस्ति यस्य बचायमुखते, बचायस्थापयामः पूर्वाचार्थेर्दर्शितः। ऋष-योऽिय पदार्थानां नान्तं यान्ति एथक्ष्यः। जन्त्रसेन तु सिद्धानामनां यान्ति विपन्तित इति, तसादिभयुक्तानां मन्त्रीऽयमिति समाखानं जल्मां अष्टमाधिकरणमारचयति, नास्येतद्वाद्मायोत्यत्र जल्मां विद्यते उधवा, नात्रीयन्ते वेदभागा इति क्षप्तेरभावतः। मन्त्रस त्राह्मगद्धिति दी भागी तेन मन्तता, खन्यहासायमित्येतद्भवेदासायनक्यां चातु-

मीखेष्विदमाझायते रतद्वाद्मकान्येव पद्मद्वीवीति, तत्र ब्राह्मक्ष सच्चां गासि, कुती वेदभागानामियत्तानवधारबेन त्राद्मासभागे खन्य-भागेषु च नज्ञासायासित्यासीः शोधितुमश्कातात्, पूर्वीक्ष मन्त्रभाग रकः, भागान्तराणि कानिचित् पूर्वेषदा वर्त्तुं सङ्गुष्टीतानि हितुर्निर्वचनं निन्दा प्रशंसा संश्रयोविधिः। परिक्रया पुरा कल्पो व्यवधारमाक्यनिति। जेल्लामझं जियत रति हेतुः। तद्भे दिधल-मिति निर्वचनं। खरीथा वै माषा इति निन्दा। वायुर्वे चौपिछा देवता इति प्रशंसा । तद्यचिकिता ज्युद्वानीश्माद्वीषाश्मिति संशयः । यजमानेन सम्मितादुम्बरी भवतीति विधिः। माषानेव मह्यं पचतीति परक्रतिः। परा त्राञ्चाया अभैवृरितिपराक्यः। यावतीऽश्वान प्रतिस्क्रीयात्, तावता वाख्यां खतुष्कपाला द्विवं पेदिति विशेषावधार-गाकत्यना । रवमन्यद्यादाद्यायां। नच हेलादीनामन्यतमं ब्राह्मण-मिति बच्चणं, मन्त्रेव्यपि चेतादिसङ्गावात्, इन्दवा वा म्यन्ति चीति-हेतुः । उदानिधुर्महीरिति, तसादुदनमुखत इति निर्वचनं। मेघ-मझं विन्दते अप्रचेता इति निन्दा। अपिर्मुर्द्धादिव इति प्रशंसा। चधः खिदासीद्परिखिदासीदिति संग्रयः। वसन्ताय कपिञ्जलाना-लमेतिति विधिः। सङ्खमय्तं ददामीति परक्रतिः। यज्ञेन यज्ञ-मयजन्त देवा इति पुराक्तसः। \* इतिकरणावज्रकं ब्राह्मण-मितिचेत. न, इत्यददा इत्ययज्ञचा इत्यपठ इति ब्राह्मणा गाये-दिखिसान् ब्राह्मणेन गातये मन्तेऽतियाप्तेः। इलाहेलनेन वाकी-नापनिवर्क त्रास्मामितिचेत्, न, राजा चिद्यसमस्तीत्याइ, यो मायात्तं यातुधाने बाह, ।ये वा बत्ताः शुचिरकी बाहे बनया-मंन्त्रयोरितियाप्तेः, बाख्यायिकारूपं ब्राच्यममितिचेत्र, यमयमीसं-वारस्तादावितयाप्तेः, तसादास्ति त्राद्यागस्य मद्यामिति त्रुमः, मन्त्रत्राच्यारूपा दावेव वेदभागाविषद्गीकारात, मन्त्रवच्यास्य पूर्वः मिसिइतलात्, अविधिकवेदभागी बाद्यागिमेखेतस्यां भविष्यति। तरेतस्वज्ञवदयं जैमिनिः स्वयामास, तबोदकेषु मन्त्राख्या प्रेषे ब्राह्मसप्रव्द इति । तचीदकीव तदिभधायकीव वाकीव सक्त इति समाखा सम्पदायविद्भिर्खवक्रीयते, मन्त्रामधीम इ रति। मन्त्रव्यति-

अविशेषावधारसकल्यनाया विवरणं अर्गुगुचितं। किन्तु आद्में तद्भा-वात्र सिवितं पुस्तकविशेषत्रभावः।

रिक्ते भागे तु त्राद्मकष्ठव्दक्षैर्यवद्दत इत्वर्थः। ननु त्रद्मवद्यप्रकर्ये मन्त्रज्ञास्त्रवावितिहा इतिहासादयो भागा बासायन्ते, यहास्त्रवा-नीतिशासान् प्रावानि जल्यान् गाथा नाराशंसीरिति, मैथं, विम-परिवाजकत्यायेन वास्त्रवाद्यवानारभेदानामेवेतिशासादीनां एथा-भिधागात । देवासराः संयत्ता आसन्निवादय इतिहासाः । इदं वा चमेनेव किञ्चदासीन्नद्याराणिरिवादिकं जगतः प्रागवस्थान्यकस्य खर्गप्रतिपादकं वाकाजातं प्रायां। कल्पस्तु चारुयकेतुकचयन-प्रकर्श समासायते, रति मन्ताः, कन्योऽत ऊर्द्धे, यदि वर्ति हरेदि-क्रमिचयने यमगाधाभिः परिगायतीति विचिता मन्त्रविशेषा गाधाः। मनुष्यदत्तान्तप्रतिपादका ऋचा नाराष्ट्रंसः। तसान्धन्त्र ब्राह्याव्यति-रिक्तभागाभावाक्मलबाद्यम्बरूपस्य च बद्धितलात्तदुभयात्मकलं सुस्थितं। मन्त्रावानारविश्येषस्य तिसन्नेव पादे इत्यमेव विचारितः, ऋन्सामयज्ञां नचा साङ्ग्यादिति गङ्गते। पादी उत्यगीतिः प्रसिष्टपाठ रवन्त्वसङ्गरः। इदमाद्वायते, अन्ते मुजिय मकां मे गी-पाय यस्वयस्त्रयीविदर विदुः ऋचः सामानि यज्योति। त्रीन् वैदान् विदन्तीति त्रिवेदः, त्रिविदां सम्बन्धिनीऽध्येतारस्त्रयीविदः तेच यं मन्त्रभागस्मादिरूपेण चिविधमाङ्क्तक्रीपायेति योजना, तत्र विविधानास्म्सामयज्ञां व्यवस्थितं लच्चां नास्ति कृतः, साक्ष-र्थस दुष्परि इरलात्, अध्यापकप्रसिद्धेष् ऋग्वेदादिष् पाठते। मन्त्र इति हि लक्ष्यं वक्तयं, तच सङ्गीर्थं, देवे। वः सवितात्मनात्विक्ट्रिया पवित्रेग वसीः सूर्यस्य रिक्सिमिरित्ययं मन्त्री यजुर्व्वेदे सम्पतिपत्नी यज्ञवां मध्ये पठितः, नच तस्य यज्ञुझमत्ति तहाञ्चाये साविन्यर्वे सुक्रीन व्यवहतलात्। रतत्सामगायद्वास्त इति प्रतिज्ञाय, विश्वित् साम-यजुर्वेदेगीतं। चित्रमस्यच्तमसि, प्रातं शंसितमसीति जीति य-जूषि सामवेरे समाझातानि, तथा भीयमानस्य साम्र आश्रयभृता ऋषः सामवेदे समाख्याताः तसाज्ञास्ति मन्त्रज्ञातितिचेत् न, पादादीनामसङ्गीर्धनच्यातात् । यादेनार्ड्डमनेपोता कत्तवडा मन्ता ऋषा, गीतिरूपा मन्त्राः सामानि, उत्तगीतविर्वतिने प्रश्चिष्टपठिता मन्ता यजुंबी खुक्ते न कापि सङ्घरः। तरेतली विध्यं जैमिनिना स्टब-चयेब बितं, तेवान्ययवार्थवधेन पादचवस्था, मीतिव सामास्था,

<sup>\*</sup> सामाजायने कां, सं। \* पाडार्थ सें।

श्रीवे यजः सन्द इति। एतमेव मन्त्राचानादविश्वेत्रम्पनीच वेदाना-स्यवेदी यजुर्वेदः सामवेद इति जैविधां सम्पन्नं। तेवाच वेदानां सर्वेधामन्यतमस्य वा खपजानुसारे बाध्ययनम्पनीतेन वर्त्तकां। तथाव याज्ञवल्कः सार्रात, वेदानधील वेदी वा वेदं वाणि वधानमः मिति। रकवेदपच्छेऽपि पिटपिताम हादिपरम्पराप्राप्तरववेदी उध्येतवाः, इत्यभिप्रेच खाधायीऽध्येतचः इति सम्बद्ध बाह्मातः। तबाध्ययनं न कान्यं किन्तु नित्यं; अतर्य पुरुषार्थान्यासने स्वितं वेदाध्ययनं निक्रमनध्ययने पातादिपातिकाचैवमाद्वायते. खपक्तपापा खाध्याची वेदपवित्रं वा एतत्तं ये। जृत्स्जलभागो वाचि भवलभागे। नाके तदेवाश्वता, यस्तिवाज सर्खिवदं सखायं, न तस्य वाचपि भागोऽस्ति. यदीं परमालान के परमाति, निष्ठ प्रवेद सञ्चतस्य प्रशामिति। तस्रात साधायोऽधोतवा इति बाधोतारं प्रवं तदीयप्रवासाभिजानेन सिंख-वत पालयतीति संखिविदेदः ; बज्जवयप्रयाससाध्यक्रतुषानस्याध्यवन -माजेश सम्पादनं ततवालनं, तदप्पाझायते, यं यं क्रतुमधीते, तेन तेनास्येकं भवत्यमेर्वायोरादित्यस्य साय्च्यं मक्तीति। यदायोतद्वस्यकसाध्या-यफ्रजं, तथापि यहणार्घाध्ययनमन्तरेख ब्रह्मयज्ञासम्भवात तदीय-फलमपि सम्पद्यते। ईट्यं सिखिविदं वेदरूपं खखायं यः \* प्रमानध्यय-नमक्राता परिताजित, तस्य वाचिप भाग्यं नास्ति, पाले भाग्यं नासीति। किम वक्तयं सकलदेवतानां धर्म्भस्य परत्रज्ञातत्त्वस्य प्रतिपादकचेद-मन्बार्थ परिमन्दारुतक इच्छेतुकां जीकिकों वार्ता सर्वेत्री बारयतः साम्य एव वाचि भाग्याभावः। खत्रवाद्वायते नानुधायान् वहन प्रम्हान बाची विग्लापनं हि तदिति : यदायसी काचनाटकादिकं प्रशीति. तथा-पि वर्षकलेन तक्कवर्या, तेन सक्ततमार्जेक्षानाभावादिलार्थः। स्रतिरिधः रो। अधीय दियो वेदानन्यत्र कुरुते अमं, स जीवज्ञेव मूजलमान गक्ति सान्वय इति, रवमन्यान्यपि बङ्गान वचनान्यदाङ्क्यानि। नन्वधीते वेदे पञ्चादध्ययनविध्ययं ज्ञानं, ज्ञाने सति पञ्चादध्ययने प्रकृतिरिवान्यान्य हतिचेत्, वाढं,। खतरव गुरुमतानसारिकः, षाचार्यंकर्टकादधापनप्रहत्तिं मायवकाध्ययनस्य महता प्रयासेन सम्पादयन्ति । मतानारान्सारियन्त प्रकाशात्मादयोऽध्ययनात प्रामेव सन्बावन्दनादिविधिज्ञानवत पित्रादिभ्ये। उध्ययनविधिज्ञानं वर्वयन्ति।

<sup>\*</sup> पुत्रः कां, सं।

यद्यव्यध्यायनविधिष्रयुक्तिः, यदिवा स्वविधिष्रयुक्तिः, सर्वयायुमनीते-रधोतव रव वेदः, तस्य चाध्यवस्थादशार्यतमत्त्ररयहकान्तत्व पुत-बार्थानुग्रासने सन्तितं। तानि सनावि तदृत्तिसीदाहरामः। स्थययन-स्यादकार्थलं साधियतुं पूर्विपचायति, यदकार्थालधीतिर्विचितला-दिति। दृष्टपानसाधने भीजनादी विध्यदर्भनादि दितमध्ययनमद-ष्टार्चमवान्त्रयं। घटछविश्वेश न श्रुत इतिचेत् तत्राष्ट्, छत्तुत्या-श्वतिदेशः सर्गक लगने ति। बद्धाय जनाध्यमार्थवादं निवाध्यमे ऽतिदिश्य तत्रत्यं प्रतकुल्यादिकं रात्रिसत्रन्यायेन पाललेन कल्पनीयं। ये त्वर्षवादातिदेशं नेक्निन, तैर्वियजिन्द्यायेन खर्गः कल्पनीयः। दश-पात्रयोः संस्तारपाधीः सम्भवे नघमदछन ल्पनेत्रत चाइ, चयुक्ती संस्कारप्राप्ती इति। संस्कृतसाध्यायस्य कचित् कती विनियोगादर्शनात् प्राप्तेः खयमपुरवार्थलाचे वर्षः। खाध्यायप्राप्तिरर्धप्रमिति हेतुतया पुरुषार्थं रत्याभक्ष विषिनिर्दरणदिकार्यविनियुक्तमन्त्रवदध्ययनाकः-तया विनियुक्तानां ज्योतिस्टीमादिवान्यानां न खार्थे प्रामास्यमित्या इ, श्वन्याक्तं नार्थप्रमायकभिति। अध्ययनविधायकन्तु वाक्यं सविहिता-ध्ययनस्थैवाक्रमिति कला खार्चे प्रामास्यमित्याच, बध्ययनवाक्यमन-माक्रमिति। नम्बेवमदृष्टार्थले कर्मकारकामृतसाध्यायगतपानाभावा-दधीतवा हति कर्मनाची तवाप्रवायी निकथीतेवात आह, सत्तुवत् करयपरियाम इति। \* सत्त्रिर्जुद्दीतीयत्र कर्मालेन प्रधानभूतान् सत्तृनृहिस्य होमसंस्तारविधाने प्रतीयमाने इपि होमसंस्तृतानां भसी-भूतानां सत्तुनामन्यत्र विनियोगाभावात् कर्म्मप्राधान्यं हिला सत्तुभि-र्जुहोतीति करवापरिकामः कतः। रवमत्रापि कर्मभूतयोः संस्कार-प्राप्तीरसम्भवात्, साध्यायेगाधीयीतेति वाकापरियामः कर्त्तवः। इहानीं दृष्टफने सत्यदृष्टफनं न कल्यमिति सिद्धान्तयित, दृष्टे तु नादछमिति। जिन्तदृष्टणविमिति तदाइ, दशे पाप्तसंस्वाराविति। चचरपामेः परम्पराया पुरुवार्धमाइ, प्राप्तार्थनेध इति, जायत इति श्रेषः। गच भोजनादिवदन्यययतिरेकसिद्धलादिधिवैयर्थानिति प्रश्नीयं। अवघातादिविवयमादस्याय विध्युपपत्तेरित्वाच, विधि-नियत्वा इति। यनुत्तं संस्कृतस्य विनियोगादर्शनात्र संस्कार इति तचार, संसारसिङ्धः क्रलध्यगविधिदयोपादानादिति। क्रतुविधयो

<sup>\*</sup> चत्रुम् चं, कां।

चि विषयावनीधमपेक्षमायास्तदवनीधे साध्याये विनियुज्यनो, सध्य-यगविधिय जिखितपाठादियारकाध्ययनसंस्कृतलं सार्थायस्य मम-यति, अत उभयोपादानात्तिसिद्धिः। ननु संस्कारी नामाद्रशातिश्यः-सच न साधायमतः तथपवयेन सपदीपात्तपक्षवर्षीभृताध्यय, नीपरक्ताया मावनाया अपूर्वाभिधानात्, ततः कथं खाध्यायस्य संकातसमिति, तत्राइ, तथः कर्मावाचर्रयवाचीति। तत्र तथप्रता-यस्य नर्माभिधायितया नर्मनारनस्य साध्यायस्य तत्र्यप्रवयार्थं प्रति-क्रवर्धादध्ययनादिष प्रवासद्गलात् खाध्यायगतमेवापूर्वे तच्यप्रवयो विक्त, चपूर्वसा धालर्थजन्यत्वनियमेऽपि तदुवरक्तत्वानियमादिति भावः। यश्रीक्षमन्याषुं नार्यप्रमापनमिति, तदसत्, यता मन्नार्या सतन्ताहरुप्रेयाणां तथालं युन्यते, इश्तु साध्यायात्रितमद्दं, तस्र च खाधायगताचारसामर्थासद्वार्थावनेधि माने सति मानानरक-ल्पनायीमात् प्रामाण्यस्थापरं इनमेवादृष्टं नतु प्रतिबन्धनमित्राइ, सत-कादरशोधलाइ खार्घपमा प्रतिबध्यत इति। सक्तान्यायेन कर्माकारक-प्राधान्ये परिवासी सतन्त्रादृष्टमेवाचापि स्टारियत बाह, अतीपपत्तेन सत्त्वाय इति। सत्तुषु गत्यभावात् अतं परित्वच्या अतं क्तव्यतां नाम, ने इ तदाक्षं प्रदर्शिततादित्यर्थः। इत्यमध्ययनविधे र्रेटा-र्थंतं प्रसाध्यार्थाववाधपर्यन्तता निरावर्तुं पूर्वपद्ययति, वैधमर्थ-निर्वयं भट्टमुवर्विधेः पुनर्यावसानादिति । सर्वत्र विधेः पुरुषार्थ-पर्यवसायिल नियमाद शापि प्रवार्धभूतं म लवदर्शन स्वयमध्ययन-विधिषयुक्तं भट्टगुबर्मन्यते । ननु सक्तदथ्ययनादाद्यत्तिसहितादर्थ-निश्वयो नेपलभात प्रवाशका, तथा सति तस्मिन् सिडेऽयं खाध्याय-विधिरचैनिखयहेतुं विचारं कल्पयियातीत्वाह, सविचारमाचिपे-दिति। ननु स्वाध्यायविधेय तदुपकारियोरिन विधिः प्रयोजक इति सर्वेच नियमः। तथा सर्वेतादृशं विचारं नयमवाध्ययनविधिराची-प्यतीखत बार, बनिधेयानुपकार्याचोपो प्रवाताखितवदिति, बीरीन वहनीत्यचावघातमाचं विधेयं नतु तदाहिनः, तस्या खधातर्थता-व्रापि साविधेयापकारियी, अनारियाद्यां सक्तम्यकमात्राद्वधात-सिद्धेः, तथापि तख्लिमिषात्तिपालसिद्धये स विधिराद्यती यददाचीप सदत प्रकृतिऽप्यवसन्तर्यं। नन् वेदमाचाध्यायिने।ऽर्थाववाधानुदयेऽपि

<sup>\*</sup> चपरक्रापूर्वाभिषानात् चं, कां।

चाकरबाचकुसहितवेदाधायिनः तदुदयसङ्खावात्, तं प्रति चर्च-विचारविधिं न कल्पयेदिलाशंक्षार्थावनाधपरिचारापेचित रव विचार इत्याच, साङ्गाध्ययनानद्वाची विचारी विरोधापनदिति । सिडान्तयति प्राप्तेस्तु गवादिवत् पुमर्थलादिधिक्तदन्त इति। यथा यनभूतस्य चीरारे हैं तवा गवादयाऽपि प्रवेर्ष्यन्ते, तथा पन-वर्षाववीधहेतीरचरपामेरपि परुषार्थलाद्धायनविधिरचरपास-बसाने। द्वान्तवाः। नन्तवारप्राप्तः प्रधार्थलं फलवद्धीववे।धप्रयुत्तं चेत्,तर्षं तद्वीधस्य मुख्यप्रवार्धलात, बाधान्त रव विधिः किं न स्यादि-बात बाह, पाजवद्वीधानात्वे षध्ययनकात्स्वीमिति । बीधस्य हि पानं नकीनुष्ठानं, तथा सति यसा ब्राह्मणादेर्यस्मिन् रहस्पतिसवा-दावधिकारः, तस्य तदाक्यमात्राध्ययनं स्यात्, नतु राजस्याद्यर्थवाका-ध्ययमं, तत्र परतादिकामायात, खपचीत् नायं दीव इत्याह, सत्व पाप्तिज्यार्थेति। नचावने।धकले विधेने।धकलाभावेनार्थावने।ध एव न सिडेदिति प्रक्रनीयं, प्रमाणस्य प्रमेयनेधितसाभाव्यात, जीति-काप्तवाकानामनातरेशीय "विधिवीधकालदर्शनादिलाच, सीकावत्तेजी नोध इति । ननु नेधिस्य विधिषाजले नेधिकाममुद्दिस्य विधातुं प्रकालात् सुलभोऽधिकारी स्यादित्याप्रका प्राप्तिपचोऽपि, प्राप्तिकाम उपनीतास्वर्धनासामाऽधिकारी समभ रवेति परिहारं सास्ताद्-पैच्य बीधस्य काम्यतं द्रषयति, सीऽकाम्यः प्रारबीध्यभागभागयोदिति। बाध्यस्यामिकाचादिजच्यावदार्यस्याध्ययनात् प्राक् सन्धीपासनादि-वत् पित्राद्यपदेशत रव भाने सिडलादेव सीऽर्धवीधी न काम्यः। सभाने जामयितुमक्ताः, जात रव विषये जामना नियमात् नन् सामान्त्रती जाते विशेषती बुभत्मा समावति, यदा विशेषतीऽपि पित्राखु ग्रेशाद्वगतं सति, श्रीपरेशिकत्तानस्य प्रामात्यनिर्णयाय पन-वीधकामनायुक्तीवरत्याशक्कीवमध्यर्थाववीधमुद्दिस्य श्वाध्ययनविधानं न समावति, इत्याच उद्शायामादिति । अमिन्नीनादिविश्वेषचानानां व ताबदेवव्द्या विश्वेषाकारेको देशः समावति, धनन्तवात् सामान्या-कारीबोदेशे सामान्यमंव विधियानं खाजतु जानविश्रीयः, तती नीहेशी युक्तः। नन्तर्थावनीधमुद्धिशचारकाभावे वेदस्य सार्थे तात्पर्ध न स्यादिलामञ्जा, उपनामायसंशारावन्यासाऽपर्वतायानं। अर्घवादी-

<sup>\*</sup> अभारेसेय कां, सं।

पपत्तीच लिक्नं तात्पर्यानिकाये, उपक्रमादिलिक्नमणं तात्पर्यं ज्ञान्द-बलादेव सिद्धातीताच, तात्पर्यं ग्रन्दादिति । तर्श्वरं चानमृद्धि ग्रन्दोबार्गं \* बर्घं स्वादितिचेत्, न, प्रवसम्बन्धत्ततदोवास्वप्रति-बन्धपरिचारार्धतादित्वाच, उद्दिशीचारमं देवं \* चन्ति लाम इति। मन्यथयनविधिनीधानालाभावे विचारणास्त्रं न प्रवर्त्तेत प्रयोज-नाभावादिलाम्ह्याच, विचार उत्तरविधिप्रयुक्त उपपद्यत, इति कतुबीधविधयः साक्तवेदाध्ययनादापात प्रतिपद्मा विरोधपरिशा-देव प्रतिष्ठितं निर्वायज्ञानमन्तरेवानुष्ठापयितुमणन्तवनाः, तन्निर्वयाय क्रुतुविचारं प्रयोजयन्ति, श्रवणविधिक्त साचादेव ब्रह्मविचारं विधन्ते। एवच सति अवणविधेः सविधेयप्रयोजकलं जतुविधीगाच विधेयोपकारित्वप्रयोजनातं, इत्यूपपद्यतेतरां, अध्ययनविधिप्रयुक्तिप-चीतु तिद्धिः कतुद्दारा खर्गसिद्धिपर्यन्तलात् कलन्छानस्यापि तत्-प्रयुक्ती कातुर्विधिवयर्थामापदीत । नन्यथ्ययनविधे स्त्रीवर्शिकमात्रं प्रतिनित्यतात्त्रयुक्ती विचारस्थापि तस्त्रभीत, नान्यचेतिचेत् कतुवि-चारस्य चैवर्शिकमाचेऽपि नित्यत्वसिद्धेः किं वा ब्रह्मविचारस्य तचा-द्याउसानातेऽपि सम रत्याच, खता नित्यक्षतुर्विचारस्त्रैवर्शिकमावस्थिति, यताऽकरको प्रवायत्रविधात् क्षतवस्त्रीविधिकानां निवा अत इत्वर्धः। दितीयोऽनिष्ठ इत्याह, ब्रह्मविचारः पुनः परमहंसस्यैवेति नित्यो उनुषद्ग इति । ननुक्तरीयाध्ययनस्याचारयच्यान्तत्वे उर्धज्ञानमवि-हितं स्थात् मैवं, वाक्यानारं य तिद्धानात्, ब्राह्मयोन निव्कारयो। धर्माः षडकी वादी अधियो क्रीयक्षति तदिधिः, तत्र निष्कार सम्बन्धियमः ज्ञानयोः नाम्यतं निवार्थते। अर्थज्ञाने प्रवप्रवित्तनरं वचनद्वयं शाखान्तरमतं निवसकारी यास्त रवम्दाजद्वार, श्रथापि श्वानप्र-शंसा भवत्वज्ञाननिन्दा च, खाण्रयं भारहारः किलाभूदधीत्व वेदं न विजानाति यो। धें ; ये। धें च रह \* सक्त भद्रमञ्जते, नाकमिति चानविध्तपामा यद्मचीतमविज्ञातं निगदेनैव मञ्चते खनमाविव युक्तीधा न तज्ज्वनति नर्हिचिदिति। अस्मिन्मन्तदये योऽर्घत्र इत्य-नेनैवार्के न वेदार्घचानं प्रशस्त्रते, इतरेकार्डच्येय चानराचित्रं निन्हाते। या वेदार्थं जानाति, सीऽयमिइलीके सक्तलं श्रीयः प्राप्नीति, तचा तेन चानेन पापच्चये सति न्द्रतः खर्मे प्राप्नीति। तदेतदेशिकामश्चिकस

<sup>\*</sup> कालो कां, चं! \* देशवर्ष वैक्शेले, कां, चं। \* इत्कां, मं।

चानय कं तैनिरीया मन्त्रीदा इरखेन तदीयतात्पर्याभिधायित्राचा-बैन च साष्टीचनुः, तदेवाधुक्ता ये खर्जाडुतवा पुराने वेदं विदांस-मभिता वदन्यादित्वमेव ते परिवदन्ति सर्वे अपिं दितीयं हतीयन इंसमिति। यावती वैं देवतास्ताः सर्वा वेदविदि ब्राह्मणे वसन्ति. तसाद्राद्यां में वेदविद् भी दिवेदिवे नम आर्था बास्री जं की र्तियेदेता एव देवताः प्रीवातीति। वेदविदानधाभित्रः पुरुषः, सच दिविधः, समृत्यद्वश्वतृर्दश्विद्यास्थानकुश्वलः कश्चिदुपाथ्यायः, पुरातनकाले सम्तानी थासादिख, तमेतमुभयविधं विदासं विद्यासद-धनमद्कुलमदीपेताः परिद्धतं मन्या ये पुरुषा, अभिती विद्यास दूष-यन्ति, ते सर्वेऽप्यादित्रमेव प्रथमं दूषयन्ति, चादित्यापेच्यया दितीय-मधि दूषयन्ति, तदुभयापेच्यया हतीयं इंसं दूषयन्ति, इन्ति, सदा गक्तीति इंसी वायुः, बान्यादिरूपलं वैदविदि बाम्रातं, बग्नेवायी-रादित्यस्य सायुज्यं ग्रच्कतीति न केवलमेतद्देवतालं। किन्त सर्व्वापि देवता वेदविदि निवसन्ति, तसाहास्त्रावान् वेदविदे। दङ्गा साला वा प्रतिदिनं नमकुर्यात्रतु तिस्मन् विद्यमानम्पि देशिं की चेरेत्। एवं स्ति तक्तमन्त्रार्थभूताः सर्वा चिपि देवता वेदार्थविदा सर्यमाखत्या तदीयहृदयेऽवस्थिता खयं नमकत्ती तीवयति । नवैतदध्ययनस्थैव या जिसति शक्षानीयं, विदांसिमत्यास्रातलात्, अन्यथा वेदमधीयानिम-त्वाचायेत, तसात् सर्वदेवतानुद्धा प्रातिभिः पुज्यस्य वेदार्थविदी लीक-इयेऽपि स्रेयः प्राप्तिरपपद्यते। यस्त वेदमधीलार्थं न विजानाति, सीऽयं पमान् भारमेव इरति, धारयति, खागुरिति दशानः किन्नणाखं सुब्न-मूं बद्धाः खा गुरुद्दे ने चिते ; सच यथी खनार्थमु पयुच्यते नतु पुव्यक्ष नार्थं, तया केवलपाठकस्य बाखलं न भवती खेती वदेव नच्च नुष्ठानं सर्गा-दिपानसिद्धिकां सि । किलेतानेन ने निप्तिद्धि दीताते सी केरिप माठकस्य यावन्ति धनानि पूजा च, ततीऽप्यधिका विदुषि दृश्यते । क्य यदेरवाकामाचार्याद्रष्ट्रशितमर्थजानरिंतं पाठरूपेशिव पुनः युनवचार्यते, तत् कदाचिद्पि न ज्वलति, खर्मे न प्रकाश्यति, यथा चित्रप्रदेशे प्रक्तिमं सुव्यक्तान्धं न ज्यनति तदत्। तथा संति तस्य बाक्यस्य वेदलमेव मुख्यं नस्यात् चनीतिनं पुरुषार्थीपायं वेत्र-नेनेति वेदशब्दिन अंचनं, तथा चात्तं, प्रवचित्रानुमित्याना यन्तुपायी म पुष्यते। एतं विदन्ति वेदेन, तस्मादेरस्य वेदतेति। खता मुख्यवेद-लिसिक्रये चातव्य एव तदर्थः। किचात्र यास्त्रेन काचिदन्याप्यमुदा-

इता, उतलः प्रसन्न ददर्भ वाचमुतलः प्रत्वन प्रसीतिनां। उतातसीतनां विससे जायेवपता उश्रती सवासा हति। अस्य पूर्वार्डस्य तात्पर्यं सं रव दर्शयति, अधिकः पश्यन्न यस्यति, वाचमिषच प्रहण्तन् न प्रको-होविमह्यविदांसमादार्डमिति। अस्यार्थः, यः पुमानर्थं न वेत्ति, तं प्रति पूर्वार्डेन मन्त्री ब्रूते, रकः पुरुषः पाठमात्रपर्यवसितः वेदरूपां वार्च प्रसन्निप न सम्यन् प्रस्ति, रक्तवचनवज्जवचनादिविवेकाभावे पाठशुद्धरप्येवमेव कर्त्तुमणकात्वात्, वायुमेव खेन भागधेयेनीपधा-वति, स रवैनं भूतिं ग्रमयति, चादित्वानेव खेन भागधेयेने।पधावति, त रवनं भूतिं गमयन्तीत्वादावय्त्यज्ञः कथं पाठं निश्चनुयात्। अन्यः कियदर्घज्ञानाय व्याकरणादाकानि प्रत्यवर्षि मीमांसाराहिकारेगां वेदरूपां वाचं न समाक प्रत्योति। यावतीऽश्वान प्रतिप्रक्रीयात्, तावता वार्या सतुष्कपालाद्रिकपिदित्यच याकरणमाचे प्रतिय-चीतुरिखः प्रतीयते, मीमांसायान्तु न्यायेन दातुरिति निर्वातं, तसा-दुभयविधमणविदांसं प्रत्येवमाहेति । हतीयपादतात्पर्यं दर्पयति, चयेनसी तन्तं विसन्, रति समातानं विदय्ते न्द्रानं प्रनाप्रनम्पर्साष्ट चनया वाचा हति। चस्यार्थः, चपि ग्रब्दपर्थाय उतग्रब्दः, सच पूर्वेति।-निभज्ञानवैलज्ञ्छोनात्र प्रयक्तः निपातानामनेकार्थतात, यः पुमान् या-करबादाकी खशब्दार्थं मीमांसया तात्पर्यं च शोधियतुं प्रवस्तता रकसी वेदः खनीयान्तनं विसस्रे, खिमलादिनं पदवाखानं, ज्ञानिमलादिनं तात्पर्यथात्यानं वेदार्यप्रकाशनद्यमं सम्यन् ज्ञानमनया हतीयपादरू-पया वाचा मन्त्र चाहिति । चतुर्थपादतात्पर्यं दर्भयति, उपमी-त्तमया बाचा जायेवपत्ये कामयमाना स्वासा ऋतुकालेषु स्वासाः कल्यायवासाः कामयमानः ऋतुकालेषु यथा स रगां प्रस्ति, स इंग्री-तीति तातपर्यार्थे इत्यर्थे च प्रशंसीति। च खार्थः उत्तमया चतुर्थपादरूपया वाचा हतीयपादार्थस्थापमाचते, उग्रतीखेतस्य वाखानं वामयमानेति। यदायकि महत्वविकायां मिलनवासाः, तथापि सम्भागकाकेष कच्या-बवासा भवति, तत्र हेतुः कामयमाना ऋतुकाले खिति, यथा सपति-रेनां जायां साजल्यंनादरयुक्तः प्रायति, जिच्च तयोक्तमधं हि नुद्धा-प्रस्कोति, तथाऽयं चतुर्दश्विद्यास्थानपरिश्रीजनेतिः प्रस्वे। वेदार्थ-रहस्यं सम्यक् प्रस्ति, वेदोक्कच धनीं ब्रह्मरूपचार्थं हितनुद्धा-सीनरोति, सेयम्कवेदार्थाभिच्य प्रशंवेति । पुनरप्रानरं यास उदाजहार, तस्रीत्तराभ्यसेनिर्वचनाय, उत्रतं सस्ये सिरपीतमा-

क्रीनं श्विन्यपि बाजिनेयु। यथेन्याचरति माययैषवाचं गुत्र, वां चप-णामपुष्पामिति । ध्यमर्थः पूर्वादाञ्चताया उतलः प्रश्निकादि-काया ऋचीऽननारमेवासाता काचिटक्, तस्य पूर्वाक्तमन्त्रार्थस्य भूयसे निर्वचनाय सम्पदाते. तमर्थमतिश्रयेन प्रतिपाद्यितुं प्रभवति, कथ-मितिचेत्, तदुचते खिपचैकं चतुर्दशविद्यास्त्रानकुश्वनं पुरुषं वेद-रूपाया वाचः सखे स्थिता, स्थीर्थम वदातार्थास्तपानयुक्तमाङः, षभिजाः त्रययन्ति. सखिविदं सखायमिति मन्त्रे वेदस्य सखिलमुदा-इतं, यदा खर्मलोले दंवामां सर्खे स्थितातिश्येन पीतास्तमाजः, बाचामिना ईश्वराः सभास प्रगत्भा वा वाजिनास्तेषु मध्ये उप्येनं बेदार्थं कुम लं चीदियतुं न शिन्यन्ति, न केऽिय प्राप्तवित्ति, तेन सन्द विवदितुमसमर्थलात, यन्त्रन्थः पाठमात्रपरः, पुत्रपणकरहितां वाचं मुख्यान् भवति, पर्वकाछोक्तास्य धर्मास्य ज्ञानं पृथ्यं, उत्तरकाछोक्तस्य बच्चायो चानं फर्ना यया नांक पृत्रं फलस्यात्पादकं, तथा वेदान्-वचनादिधर्माचानं धनुष्ठानदारा प्रतासकब्रह्मचानेच्छाञ्चनयति, तमेवं वेदान्वचनेन आञ्चा विविदिधन्ति यद्यन दानन तपसा नासलेनेति अतेः। यथा च फलं टिप्ति हेतुः, तथा ब्रह्म ज्ञानं कतकत्यत्व-हेतुः, यत्पृर्वानन्दैनवाधक्तद्वाहमस्मीति स्रतस्रता भवतीति श्रतेः। तादश्ययमा जरिहतवेदपाठकः सर्घ पुमान् सर्धेन्वा मायया सङ् चरति, नवप्रस्तिना चीरदाम्भी गाः प्रीति हेतुलाजिनातीति खुत्-पत्ना धेनुरित्युचते, पाठमाचपरमाति वेदरूपा वाक् धर्मात्रसाचान-रूपं चीरं न दीरश्रीत्यधनुः, चतरवासी माया कपटरूपा रेन्द्रजा-जिजनिर्मितगोसद्यगोरूपलात् तथा मायया सन् चरत्रयं परम-पुरुषाधी न लभात हतार्थः, इत्यं यान्तंन ज्ञानन्त्वज्ञाननिन्दीदाइ-रसस्य प्रविश्वतातात्। यच स्तूयते ति इधीयत हित न्यायेनाध्यय-नवदर्शजानस्थापि विधिरणुपगन्तयः. निञ्च नज्जजेविकार्ये प्रती-खिमजवाकां यामतहेदनयाः समानमेवासायते, यथा हवा धाम-र वानामन्नादः, एवं इवा एष मनुष्यामां भवति, य एतेन इतिषा यजते, यउचैतदेवं वेदेति, चती यागवत् पालाय स्रवेदनमि विधीयते, सनेन त्यायेन सर्वेद्यपि ब्राच्यकेष वेदनविधयो द्रष्ट्याः। ननु विद्याप्रश्रंसति सूचे वेदनपनानां प्रश्रंसारूपलं जैमिनिना स्वितमितिचेत्, अस्त नाम विद्यमानेनापि यालेन प्रशंसितं शकालात

एर्ज्यामस्य पूर्वमासयामस्य \* चातिपत्रस्य प्रायखित्ररूपा वैत्रा-नरेखिं विधातुं विद्यमानेनैव सर्गापणेन स्तृतिः क्रियते, सुवर्गाव नोकाय दर्शपीर्थंमासाविज्येते, इत्येतचाचार्थेर्वदाज्ञानपानवाकास्य सा-चेंऽपि तात्पर्यं दर्शयितुम्दाइतं। रक्लाम्येवार्थवादतं वचसी उमा-परलतः। यथा वर्ष्तिभधायिलाज्ञलभृतार्थवादता। इच्यते सर्वानी-काय दर्शादेशी यथा तथा। नच भूतार्थवादलं पापस्त्रीका अतिर्थ-चेति । नच वेदनमाचेता म्लसिद्धावनुष्ठानवैयर्थ्यमिति ग्राजनीयं। पानभूयस्वेन परिकृतलादुदाकृतं चात्र जैमिनिस्त्रतं, पानस्य नर्मा-निष्यत्तेक्षेषां कोकवत् परिमाखतः सारतो वा पाकविष्रोधः स्थादिति। रतवासाभिः, तरति ब्रह्मह्यां याद्विमधेन यजते, य उचैनमेवं वेदे ख्दाइर योग व्यात्यातं । इन्दोगास केवनादनुष्ठाना दिधानस हिते उन्छाने पाचातिश्यमामनन्ति। तेनासी कुरते, यश्चैतदेवं वेद, यश्चन वेद, नाना तु विद्या चाविद्या च, यदेव विद्यया करोति, ऋड्योपनि-घदा, तदेव वीर्यवत्तरं भवतीति। यदाण्यावनिधीपास्तिरत्र विद्याप्रव्देन विविच्ता, तथापि न्यायः सर्वासपि विद्यास् समानः, कुतक्तावि वेदने तवैषा अक्तिः, हतिचेत्, कुता वा तावान् तवैषे (त्र देवः, प्रशंसा ल-साभिभेषसी दर्शिता, निन्दान्तु न काष्युयनभामके, किन्तु कर्म-जन्यमपूळी यथा मरकादृद्धी जीवेन सन् गच्छति, तथा विदाजन्यम प्यपूर्व गच्छति। तथाच वाजसनेयिन खामनन्ति, ते विद्याकर्मांशी समलास्माते पूर्वप्रजाश्वित । तसाद्थ्ययनवद्यं जानसापि विचि-तलादर्धज्ञानाय वेदे। बाखातबः । विषयप्रयोजनसम्बन्धाधिकारि-ज्ञानमन्तरेश श्रीहप्रदयभावात, विषयादयी निरूपनी। श्राखानस्र व्याख्येया वेदा विषयः तदर्शज्ञानं प्रयोजनं, व्याख्यानवाख्येयभावः सम्बन्धः, चानार्थी चाधिकारी। यदायेतावत् प्रसिद्धं, तथापि वेदस्य विषयाद्यभावे वात्यानसापि परमविषयादिनं न सात्; चते। बेदस तचतुरुयमुचते, वेदेवु पूर्वेतिस्काराध्याः जामेख धर्ममञ्जाबी विवध-क्तवीरनन्यनम्यतात्। तथाच पुरुषाधीनुष्रासने स्वितं, धर्मात्रस्यो वेदैकवेदी इति। जैमिनीये च दितीये सूत्रे चादनैव धर्मी प्रमासं, चीदनाप्रमाखमेवेति नियमदयं सम्मदायविद्विरिभिष्ठतं, चीदनैवेखम-मर्थम्पपाद्यितुं चतुर्घस्त्रे प्रवज्ञविषयतं धर्मस्य निराज्ञतं, प्रवज्ञ-

<sup>\*</sup> अतिपाते चति (कां चं)।

मनिनित्तं विद्यमानीयनस्मनतादिति । अनुष्ठानादुर्द्धमुत्यत्थमानस्य धर्मस्य पूर्वमिव्यमानलात प्रत्यच्चियातास्ति, उत्तरकार्नेऽपि रूपा-दिराहिलानेन्त्रियरवगम्यते, चतरवाहरुमिति सर्वेरिभिधीयते, निष्-राशियाज्ञान्मानविषयत्मप्यत्ति । सुखदुःखे धर्माधर्मयोर्जिङ्गमित चेत्, वार्ढं, अयमपि जिन्न जिन्निभावी वेदेनेवावगम्यते; ततस्रोदनैव धर्मे प्रमासं। वैयासिकस्य हतीयस्त्रच्य दितीयवर्षके ब्रह्मतः सिद्धवन्त-ने। प्रास्त्रेनविषयलं भाष्यकद्भिर्थात्यातं, शास्त्रादेव प्रमाणान-गती जन्मादिकारखं ब्रह्माधिगम्यत इत्यमिप्राय इति । श्रुतिस्य भवति, नावैद्विन्मनुते तं उद्दन्तिति। तत्रे।पपत्तिः पूर्वाचार्थेरेवमुदीरिता, रूपिक्शदिराधियाम मानान्तरयायतेति, तसादनन्यसभ्यत्वादिक्त धर्मा ब्रह्मा विदि विषयतं, तद्भयज्ञानं वेदस्य साज्ञात् प्रयाजनं। नच तस्य ज्ञानस्य सप्तदीपावसुमती राजासी गच्चति, इत्यादिज्ञानवदपर-मार्चपर्यवसायिलं एइ नीयं, धर्मप्रयुक्तस्य पुरुषार्थस्य स्त्रयमानलात्। धर्मी विश्वस्य जातः प्रतिष्ठा, लोके धर्मिछं प्रजा उपसपैन्ति, धर्मीय पापमपनुरति, धर्मे सर्वे प्रतिष्ठितं, तसाद्धमी परमं वदन्तीति। उद्देखस्य राची नियामकलादिवदमानयीः पुरुषयीर्मध्ये दुर्वनस्थापि राजसा-शायवज्यशतुलाच धर्माः प्रवार्थः। तथाच वाजसनेविनः एष्टि-प्रकरशे समामनन्ति, तन्त्रेया रूपमयस्त्रत धर्मी, तदेतत ज्ञानस्य ज्ञानं, यडमीं, तसाडमीत पर नास्यधेर्वजीयान बजीयां समात्रयते, धर्मीत यथा राज्ञैवमिति । ब्रह्मविदाम्नोति परं, ब्रह्मविद्वह्मैव भवति, तरित श्रीकमात्मविदिवादिषु श्रुतिषु ब्रह्मज्ञानप्यकाः पुरुषार्थः प्रसिद्धः। तदुभयज्ञानार्थी वेदेऽधिकारी, सच चैवर्शिकः प्रवः। स्तीयुद्रयोक्त सत्वामपि जानापंचायां उपनयनाभावेनाध्ययनराचित्वादे देऽधिकारः प्रतिबद्धः; धर्मात्रभाजानन्तु पुराखादिमुखेनोपपद्यते; तस्मात् चैवर्थि-नप्रवाबां वेदमुखेनार्थं जानेऽधिकारः। सम्बन्धस्त वेदस्यधर्मात्रस्थां सञ्च प्रतिपाद्यप्रतिपादकभावः, तदीयज्ञानेन सङ् जन्यजनकभावः, शैवर्थि-कपुरुषेः सष्टोपकार्यापकारकभावः, तदेवं विवयाद्यन्वस्य चतुष्ट्यमद-जाल समाहित्रधियः श्रोतारी वेदवाखाने प्रवर्त्तनां। धार्तिगभीरस्य वेदस्यार्यमवयोधयितुं शिकादीनि वडकानि प्रवसानिः अत्यव तेषा-मपरविद्यारूपलं मुखकोपनिषद्याधर्वाणका चामनन्ति, दे विद्ये वेदितको रति च सावै यह साविदी वदन्ति परा चैवापराच, तत्रापरा ऋरवेदी यजुर्वेदः सामवेदी (चर्चवेदः, शिका, कली, खाकरबं, निवतं,

इन्दी, ज्योतियमिति। अय परा, यया तद्वरमधिमस्त इति साधन-भूतधर्मे ज्ञान हेतुलात् यड इस हितानां जर्माका ग्राहानाम पर विद्यालं पर-मंग्रवार्थभ्तत्रसाचानहेतुत्वादुपनिषदां परविद्यात्वं। वर्णसरायु-चारखप्रकारी यत्रीपदिस्थते, सा शिक्षा। तथाच तैतिरीया उपनि-घदारमें समामनित, शिक्षां व्याखास्थामः, वर्षः खरः, मात्रा वर्षः, साम सन्तानः, इत्युक्तः शिकाध्याय इति । वर्णीऽकारादिः सचाप्रभूत-शिचायमे सरमुदीरितः, जिष्टिखतुःषरिर्वा खराः खायम्भवे मताः, प्राक्तते संस्कृते चापि खराः प्राक्ताः खयम् वेळादिना। खर उदात्तादिः, सीर्रीप तत्रीतः, उदात्तवानुदात्तव खरितव सराख्य हति। मात्रा ऋखादिः सापि तत्रोक्षा, ऋखो दीर्घः शुत हति कानते। नियमा अपीति । नलं स्थानप्रयत्नी, तत्रास्टी स्थानानि वर्धानामि-बादिसानम् क्षं, अचीऽस्पद्याः, यमस्वीषदिबादिना प्रयत उक्षः। सामग्रन्देन साम्यमुक्तं, व्यतिनुतातिविन्निमतग्रीत्यादिदीवरादित्वेन माधुर्यादिगुणयुक्तलेने चार्यं साम्यं, गीती शी त्रीशिरः कम्पी तथा लिख-तपाठकः, अनर्धन्तोऽल्पकराय्य घड्ते पाठकाधमाः। गीतीशी ब्रीशिरः-कम्पीवादिनीपाञ्जलं दर्णं, लरितिमवादिना दीवा उन्नाः, माधुर्थमञ्च-रवितिरिवादिना ग्या उताः। माधुर्यमच्चरवितः परच्चेदस् सुसरः धैयें जयसमधें च बड़ेते पाठकाम् गाः, इति मुखा उत्ताः। सन्तानसिहता वायवायाचीत्रवावादेशः, इन्हामी चागतमित्रव प्रकृतिभावः, रत्य वाकरगोऽभिहितलात प्रिचायाम्पेचितं। प्रिच्यमागवर्गादिवैकच्पे बाध-स्तत्रीदाहतः, मन्त्रीहीनः खरता वर्णता वा मिळाप्रयुक्तेन तमर्थमाह सं वाज्वची यजमानं हिनस्ति, यथेन्द्रभ्यः खरते। उपराधादिति। इन्द्र-प्रवृद्धिसम्मन रन्द्रस्य प्रवृधीतक रत्यसिन्ववितिऽर्थे तत्पर-यसमासः, समासखेति सुत्रेय समासलादन्तीदात्तेन भवितयं, षायु-दात्तक्तु प्रयुक्तः। तथा सति पूर्व्यपदप्रकृतिखरलेन बक्रवी दिला-दिन्द्री घातको यस्येति तात्पर्यार्थः सम्पन्नः, तस्नात् खरवर्णायपराध परिचाराय शिकाराशीऽपेक्तितः । कल्पकाश्वनायकामकोधायः नादिखनं क्याते, समत्र्धते यागप्रयोगोऽत्रेति खुत्पत्तेः। नन्यात्रकायंतः विं मन्त्रकारहमनुख्य प्रवत्तः विं ब्राह्मयमनुख्य, नादाः, दर्भपूर्धमासी बाखास्थाम इत्येवं तेनीपकान्तलात्, नद्मप्रिमील श्वादयी मन्ता दर्भपूर्धमासयोः कचिदिनियुक्ताः। न दितीयः, अमार्वेव्यवभेकार्भक-पानं निर्केपति दोक्कविषावामित्वेवं दोक्कविष्टेः वास्त्रके प्रकान्तलात।

चन्नेचिते, मन्त्रकारहे। ब्रह्मयचादिजपत्रमेश प्रवत्ती, नतु यागानुष्ठान-क्रमेश प्रश्ती वस्यवस्थितं \* विश्वितः, यः खाध्यायमधीयीतैकामप्यचं यमु:सामे वा तद्वस्यक्त इति, सीऽयं ब्रह्मयक्तमः व्यक्तिमील इत्या-सायक्रमेगानुष्ठेयी। तथा सर्वे। ऋचः, सर्वेशि यज्ञि, सर्वेशि सामानि, बाचलीमे पारिश्ववं शंसन्तीति विधीयते, तथाश्विने श्रस्यमाने स्र्यो नीदियादिष सर्वादाणतयीरनुष्ठ्यादिति विधीयते, तथा रिखत इव वा एवं प्रेवरिचते, या याजयति, या वा प्रतिस्हाति, याजयिला-प्रतिष्ठचा वा, अनञ्जन् जिः खाध्यायं वेदमधीयीतेति प्रायस्वित्तरूपं वेदपारायणं विश्वितिमत्यादिषु क्रत्यमन्त्रकाणः विनियोगेषु सम्पदाय-पारमार्थागतकम रवादरकीयः। विशेषविनियागस्तु मन्त्रविशेषाणां श्रुति विद्वावादिप्रमाणान्युपजीवाश्ववायना दर्भयति, चता मन्त्र-काराङ्क्रमाभावेऽपि न कश्चिदिरोधः। इष्ठेलेखादिमन्त्रास्त कलन्छान-क्रमेरीवासाता, इत्यापस्तम्बादयस्तेनेव क्रमेरा स्वतिर्मासे प्रवत्ताः, चा-मातलादेव जपादिव्यपि स एव जमः। यदापि व्रास्त्रणे दोक्तणीयेखि-वपकान्ता, तथापि तस्या इर्छर्दर्भपूर्णमासविक्षतलेन तदपेचला-दाश्वलायनस्यादी तद्यास्थानं युत्तां; खतः कल्पसूत्रं मन्त्रविनियोगेन कालनुष्ठानमुद्दिखापकरोति, तर्हि प्रवावाजा इत्यादीनां सामिधेनीना-सचामेव विनियोगमाञ्चलायना अववीत् नमःप्रवत्तं इत्यादयस्वना-स्राताः कुता विनिय्ज्यन्त, इति चैद्रायं दीयः, श्रखान्तरसमाम्मातानां ब्राह्मयान्तरे सिद्धस्य विनियोगस्य गुगोपसंचारन्यायेनाच वक्तव्यलात्, सर्वेषाखाप्रव्यमेकं कर्मित न्यायविदः, तसाच्छि चावलाच्येाऽप्यमे-चितः। व्याकरणमपि प्रकातिप्रत्ययास्परेग्रेन पदस्ररूपतदर्शनश्च-यायापयुक्तते, तथा चैन्द्रवायवग्रहतास्त्रेणे समाम्रायते । वानवे पराच-बाह्यतावदत्, ते देवा रन्त्रमह्नवन्, रमाद्रीवाचं व्याकुर्व्विति, सीऽव्रवी-हरं हतो, महां चैवेष वायवेच सह ग्रह्माता इति, तसादेन्द्रवायवः सह प्रचाते, तामिन्द्री मध्यती (वक्रम्य व्याकरीत, तस्मादियं व्याक्रता वाम-द्यत रति। अपिमीले पुरोचितमिलादिवाक् पूर्विकान् काले परा-चीसमुद्रादिध्वनिवदेकात्मिका सती खयालता. प्रकृतिः प्रत्ययः पदं वाकामित्यादिविभागरिहतासीत्, तदानीं देवैः प्रार्थित इन्द्र रक-सिन्नेव पाने वायीः सस्य च सीमरसग्रहणरूपेण तुष्टलामख्यां वाचं

<sup>\*</sup> प्रदायायसीवं कां, सं।

मधी विच्छिय ते प्रक्रतिप्रवायादिविभागं सर्वेचानरीत्; तसादियं वाक् इदानीमपि पाणिन्यादिम इविभिर्छा कता सर्वैः पद्मत इत्यर्थः। तस्येतस्य व्याकरणस्य प्रयोजनविशेषा वरकचिना वार्त्तिके दर्शितः, रक्वी इामनव्यसन्दे इाः प्रयोजनिमति । स्तानि रक्वादिप्रयोजनानि प्रयोजनान्तराणि च महाभाष्ये पतञ्जलिना स्पष्टीकृतानि। लीपा-गमवर्णविकार हो हि सन्यग्वेदान् परिपालियथित, वेदार्घश्वाध्य-वस्यति: तस्मादचार्षं वेदानामध्येयं व्याकरणं। जन्नः खल्विय न सर्व-लिक्नेन सर्वाभिविभितिभिवेदमन्ता निगदिताः, ते चावस्यं यचाकु-त्वेन यथायथं विपरिशानयितव्याः, ताझावैयानरशः श्रकोति विपरि-ग्रामियतं, तस्मादधोयं व्याकरणं। चागमः खल्विप ब्राह्मग्रेन निः-कारती धर्मः घडको वैदी (ध्येयी च्येय्स, प्रधानच घटत्खक्षेषु व्याक रगं, प्रधानेषु क्रती यैलः फलवान् भवति, लव्चर्यश्वाध्येयं व्याकरगं। रहस्पतिरिन्ताय दिखं वर्धसङ्खं प्रव्दाग्रव्यपरायगं प्रीवाच, रहस्प-तिख वत्ता, इन्द्रसाधीता, दिखं वर्षसञ्चमध्यमकालः, खन्तञ्च न जगाम, खदातु पुनर्यदि परमायुर्भवति, स वर्षक्रतं जीवति, तत्र कुतः प्रतिपदपाठेन सकलपदागमः, कुतल्लरां प्रयोगेनासन्देशार्थं वाध्येयं व्याकरणं। याचिकाः पठन्ति, एवतीं ख्लएवतीमासिवारणी मनद्वाची-मालभेतेति। तत्र न ज्ञायते कि स्थलानि एवन्ति यस्याः सा स्थल-एवती, निंवा स्थना चासी एवती च स्थूनएवतीति, ताक्रावैयानरणः सरते। ध्यवस्यति। यदि समासान्तादात्त्वं तदा कर्माधारयः; अध पूर्वपदप्रकृतिखरलं तता बड्डब्रीहिरिति, इमानि च भूयः प्रव्दानु-शासनस्य प्रयोजनानीति। तेऽसराः, दुष्टः शब्दः, यदधीतं, यस्तु प्रयुङ्क्तो, चाहितामिरपण्रव्दं प्रयुज्य सारसतीमिष्टं प्रायश्चित्तार्थं निर्वपेत् प्रायसित्तीयामाभूमेत्यध्येयं वाकरणं। चविदांसी विभक्तिं कुर्वन्ति, यी वा इमां चलारि उतलः सत्तुमिव सारखता दशम्यां पुत्रस्य सुदेवा चिसवर्ण तेऽसुराः इनिया हेनय इति कुर्वनः परावभृवः ; तसाद्धा-द्मार्थेन न स्वेच्छितवे नापभाषितवे सेच्छा हवा एव यदपशब्दः स्वेच्छा-माभूमेळाधीयं चाकरणं। दुष्टः भ्रव्दः खरते। इ स वाग्वपराघाणिः ते दुष्टान् प्रव्दान् मा प्रयुङ्क्ची व्यथेयं व्याकरणं। यदधीतमविज्ञातं निगरे नैव प्रव्यते, अनग्वाविव शुक्कीन्धे। उनसी ज्वलति वर्षिचित्, स्वि-ज्ञातमनर्थनमाध्यमीयाष्ट्रीत्यध्येयं व्यानरगं। यन्तु प्रयुक्ते नुग्रनी विग्री-षेयाप्रव्यान्यचावद्यवद्यार काले, सीऽनन्तमाप्रीति, जयं परत्र । वाग्यी-

मित्, दुर्खात चापप्रन्दैः, की वाग्यीमितित् यी हि प्रव्दान् जानाति. अपश्रव्यानप्यसी जानाति, यथैव श्रव्यज्ञाने धर्मः, रवमपश्रव्यज्ञाने उष्यधर्माः प्राप्नीति, अथवा भ्यानधर्माः प्राप्नीति ; भ्यांसी श्वापण्ड्या खलीयांसः प्रव्दाः, रक्तेकस्य हि एव्दस्य बह्दवाऽपभंपाः, गीरिखेतस्य प्रबद्ध गावी गीर्गी गेर्तिखेवमादयः \*। खवाग्यागिवत्, खज्ञानं तस्य श्रर्यां, नात्यन्ताचानाय श्रर्यां भवितुमईतीति। यो ह्यजानन् ब्राह्मगां इन्यात, सरां वा पिवेत्, सीऽपि मन्ये पतितः स्यात्, रवं तर्हि कः खवाग्यागविदेव। खघ थे। वाग्यागवित, ज्ञाननास्य ग्ररणं, खविदांसः प्रत्यभिवारे नाम्नी ये न मुतिं विदुः कामन्तेषु तु विप्रोध्य स्त्रीव्यवायमञ्च बदेदिति स्त्रीवनाभुमेवध्येयं व्याकरणं। विभक्तिं कुर्व्वन्ति, याचिकाः पठिना, प्रयाजाः सविभितिकाः कर्त्त्या इति। नचान्तरेण व्याकरणं प्रयाजाः सविभक्तिकाः प्रत्या कुर्व्वन्ति, \* तसाद्ध्येयं व्याकरगं। ये। वा इमा पदशः खरशोऽचरशो वर्शशो वाचं विद्धाति, स चार्त्तिजीनी भवति, चार्त्तिजीनाः स्थामेवध्येयं यात्ररगं। चलारिष्टकास्त्रयोत्त्रस्य पादा, दे शीर्षे सप्तइस्तासी अस्य। निधावडी रुषभी रोखीति महा-देवा मर्त्यां चाविवेश । चलारिश्रङ्गा चलारिपरजातानि नामाखाता-पसर्गनिपातास्व । चया खस्य पादाः, चयः काला, दे शीर्धे सुशब्दीऽपश-ब्दख, सप्तइस्तासः, सप्तविभक्तयः, त्रिधावडः, त्रिष स्थानेष वदः उरिस करछे प्रिंश्सि च । व्यभी वर्षणात् सर्व्वनामानां रेरिबीति, रीतिः प्रब्दकर्मा, महोदेवी मर्च्या चाविवेध, महता देवेन नस्ता-दालयं स्थादित्यध्येयं व्याकरणं। अथवा चलारिवाकपरिमिता पदानिः तानि विदुर्बाह्मणा ये मनीवियाः। मुद्दा त्रीशि निहितानि नेष्ट्रयन्ति तुरीयं वाची मन्या वदन्ति, ये मनीविशी मनस ईविशी मनीविशी मुशायां त्रीमि निश्चितानि नेक्स्यन्ति, न चेखन्ते, तुरीयं वाची मनुष्या वदिना, तुरीयं इवा रतदाची यन्मन्छोषु वर्तते। उतलः प्रसन्नद्र्यं, वाचमुततः प्रत्वन प्रत्योत्येनां। उतीत्वाऽसी तन्वं विससे जायेव पत्य-उश्रती सुवासाः। अपि खल्वेकः पश्यव्रिष न प्रश्यति, ग्रह्णवृत्तपि न ग्रह्णा-त्येगां चविदांसमाहार्षनासी चन्यसी तन्यं विससी तम् विद्याते, जायेव पत्व उप्रती सुवासाः, यथा जायापत्येकामयमाना सुवासाः खमात्मानं

<sup>\*</sup> भेषोतिशिकाकां, सं। \* कर्तुं कां, सं।

विद्याते, रवं वानिदेखमात्मानं विद्याते, वाष्ट्री विद्यायादित्यध्येयं थाकर्या । सत्तुमिव, सत्तुमिव तितउनापुननी यत्र धीरामनसा वाच-मकत। खनासखायः सखानि जानते भनेवां नचीर्निहिताधिवाचि ! सक्तः सचते उद्धारो भवति \* कसतेर्वास्या दिपरीतस्य विकासिता भवति, तित उपरि पवनं भवति, वाचमकत वाचमक्रवत संस्थानि जानते भद्राह्येवा लच्नीनिष्टिताधिवाचि । दशम्यां पुत्रस्य, दशम्यां पस्तजातस्य नाम विद्धात्, घाषवदाद्यनाच्चरमभिनिष्ठानां \* ह्यचर चतुरच्चरं वा क्रतं नाम कुर्यात्। न तद्धितमिति न चान्तरेख व्याकरणं क्षतस्तद्भिता वा प्रका विचातुं, तस्तादधीयं व्याकरगं। सुदेवी चसि, सदेवा चसिवरण यस्य ते सप्तसिन्धवः। चनुच्चरन्ति वाकुदं स्मी स्प्रिरामिव। सप्तसिन्धवः सप्तविभक्तयः, काकुद्जिका सा चिसि-न्विद्यत इति काकुदं ताल सुमिम्स्या लोचप्रतिमेति, सवं सिद्धे भ्रब्दार्थसम्बन्ध इत्यादिवार्त्तिकोक्तान्यन्यान्यपि प्रयोजनान्यनुसन्धेयानि । चय निरुत्ताप्रयोजनमुखते, चर्याववाधनिर्पेचतया पदजातं यत्री-क्तन्तिवर्क्तं, गीः, मा, जा, चा, चमेलारभ्य बसवः, वाजिनः देव-पत्न्यो देवपत्न्य रत्यन्तो यः पदानां समाम्रायः समाम्रातः, तिसन् यत्र्ये पदार्थावनाधाय परापेचा न विद्यते, रतावन्ति प्रथिवीनामानि. रतावन्ति हिरखनामानि, इत्येवं तत्र तत्र विस्परमभिहितलात। तरे-तिज्ञित्ततां चिकारां तसानुक्रमिकाभाष्ये दिर्पातं । स्राद्यं नैघरटकां कार्छ, दितीयं नैममन्त्रथा, व्तीयन्देवतद्वेति समाम्रायक्तिधा मतः। ग्रीराद्यपारे पर्यन्तमाद्यं नैघग्टुकं मतं। जहाद्युष्वस्जीवान्तं नैग्रमं सप्त चचते । षाम्यादिदेवपत्न्यनां देवताका ग्रह्मुखते, षाम्यादिदेवी ऊर्चाड्यनः चितिगते। गगः। वाव्यादये। भगानाः खुरनिरिच्छदे-वताः, स्र्यादिदेवपत्न्यन्ता युखाना देवतामणा इति । मवादिदेवपत्न्यन्तं समाम्राय मधीयत इति । रकार्थवाचिनां पर्यायग्रब्दानां सङ्घा \* यत्र प्रायेगोपिद्यते, तत्र निघग्टुग्रब्दः प्रसिद्धः। तादशेखमरसिं इवैज-यन्ती इलायुधादिषु दश्निष्ठ एव इति व्यवद्यारात्, रवमत्रापि पर्यायश्रब्दसन्ध्यपदेशादादाकाग्रस्य निधग्टकलं; तिसन् कार्य चयोऽध्यायाः; ते प्रथमे एथिवादिनीकदिक्यानादिद्रव्यविषया

<sup>\*</sup> दुई।वे। भनति कां. सं। \* द्। द्यन्तरन्तस्थाभिर्मिष्ठामानं सं, कां। \* संशोग कां, सं।